
51Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

* Dr. en Antropología. Investigador adjunto del Centro de Investigación, Innovación y Creación y profesor del Doctorado en Antropología, 
Universidad Católica de Temuco. ORCID: 0000-0002-5634-465X. Correo-e: eduardoa.restrepo@gmail.com

ANTROPOLOGÍA ANARQUISTA:  
POSICIONAMIENTO ANARQUISTA EN LA DISCIPLINA
Anarchist Anthropology: Anarchist Positioning within the Discipline

EDUARDO RESTREPO*

Fecha de recepción: 12 de junio de 2025 - Fecha de aceptación: 29 de noviembre de 2025

Resumen:

Este artículo propone pensar la antropología anarquista no como una corriente teórica, sino como un posicionamiento ético y 
político que desestabiliza las jerarquías, las formas de autoritarismo y los regímenes de legitimación que estructuran la disciplina. 
Más que preguntarse qué puede aportar la antropología al anarquismo, indaga qué implica que la antropología misma sea anar-
quista, es decir, que su práctica encarne los principios de autonomía, horizontalidad y desobediencia frente a toda forma de poder 
centralizado. El texto examina cómo el establecimiento antropológico actúa como dispositivo de domesticación del pensamiento 
crítico y plantea la necesidad de desarmar la arquitectura vertical del saber-poder, romper con las lógicas de productividad y reco-
nocimiento, y afirmar prácticas insumisas y autogestionadas. 

Palabras clave: antropología anarquista, disidencias disciplinares, establecimiento académico, anarquismo, antropología. 

Abstract: 

This article conceives anarchist anthropology not as a theoretical school but as an ethical and political stance that destabilizes 
the hierarchies, forms of authoritarim, and regimes of legitimacy that structure the discipline. Rather than asking what anthro-
pology can contribute to anarchism, it explores what it means for anthropology itself to be anarchist: that is, for its practice to 
embody the principles of autonomy, horizontality, and disobedience toward any form of centralized power. The text examines 
how the anthropological establishment operates as a device of domestication for critical thought and argues for dismantling 
the vertical architecture of knowledge-power, breaking with the logics of productivity and recognition, and affirming insubor-
dinate, self-managed practices.

Keywords: Anarchist anthropology, disciplinary dissidences, academic establishment Anarchism, anthropology.



52 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

[…] los antropólogos son notoriamente reacios a em-
plear sus herramientas de análisis sobre sus propios 

entornos institucionales. 
David Graeber (2015, p. 194).

Introducción

Cuando conocí la convocatoria al IV Congre-
so de Estudios sobre Anarquismo(s)1, le escribí 
a los organizadores felicitándolos y comentán-
doles que me había parecido muy elegante la 
broma de pedir normas APA para el envío de las 
propuestas de ponencias. Honestamente pensé 
que se trataba de una broma muy fina, una iro-
nía inteligente que jugaba con la tensión entre el 
antiautoritarismo anarquista y los mandatos de 
la burocracia académica. Tamaña sorpresa me 
llevé cuando respondieron a mi correo plantean-
do que no era ninguna broma, que las normas 
APA eran requisito para recibir las propuestas2.

Desde entonces he contado en repetidas oca-
siones esta anécdota porque no me parece me-
nor. Evidencia que para muchos de los académi-
cos interesados en el anarquismo, se enuncien a 
sí mismos como anarquistas o no, es relevante 
el aporte que sus investigaciones puedan hacer 
sobre el estudio del anarquismo o de asuntos re-
lacionados con el anarquismo (ya sea para sus 
disciplinas o para el anarquismo), pero a menudo 
imaginan su práctica académica como una que 
debe regirse por los protocolos y lugares comu-
nes disciplinares. 

Probablemente estos colegas, como muchos 
otros que no hacen investigaciones sobre el 
anarquismo, tienen posiciones críticas sobre 
las transformaciones de las últimas décadas del 
establecimiento académico, que ha priorizado 
el productivismo (particularmente el medido en 
papers publicados en revistas de “alto impacto”) 

y ha entronizado la burocracia académica con 
sus ansiedades e indicadores. Pero es llamativo 
que de manera usual no articulen explícitamen-
te una intervención anarquista en sus prácticas 
como historiadores, sociólogos, literatos o an-
tropólogos. Sus prácticas disciplinarias y acadé-
micas van por un lado y el anarquismo es imagi-
nado como una exterioridad. 

Incluso para David Graeber, con un traba-
jo antropológico excepcional, la antropología 
anarquista se concibe más como el aporte que 
puede hacerse desde la disciplina para ampliar 
el archivo anarquista con materiales etnográfi-
cos que enriquezcan su historia y su imagina-
ción política3. Su esfuerzo se orienta a mostrar 
cómo la antropología puede contribuir a visibili-
zar prácticas igualitarias, formas no jerárquicas 
de organización y modos de cooperación que 
encarnan, en distintas sociedades, principios 
afines al anarquismo. No obstante, Graeber no 
se pregunta mucho por la antropología como 
disciplina, no parece cuestionarse el sentido co-
mún disciplinario. Paradójicamente, retomando 
el epígrafe de este texto, Graeber parece haber 
sido también reacio a emplear las herramientas 
de la antropología para examinar el entorno ins-
titucional disciplinario desde el que hablaba. 

En mi libro Antropología anarquista (Restre-
po, 2025) argumenté que era relevante abor-
dar de otra manera cómo se ha pensado la 
relación entre antropología y anarquismo. En 
lugar de la pregunta usual sobre cómo el sa-
ber antropológico aporta al anarquismo4, me 
interesa pensar qué implica que la antropolo-
gía sea anarquista. No los antropólogos como 
individuos concretos que operan, más o menos 
adecuadamente, en un entramado disciplina-
rio, sino lo que ocurre cuando el anarquismo 
no es un destinatario de la investigación an-



53Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

tropológica, sino una forma de hacer antropo-
logía. ¿Qué implica que la antropología sea 
pensada y practicada desde una perspectiva 
anarquista? ¿Qué condiciones de posibilidad 
y qué materialidades requiere una antropolo-
gía anarquista? ¿Es la antropología anarquista 
una elucubración tendiente a concretarse en el 
futuro o es algo que ya existe, aunque no se 
enuncie ni la veamos como tal?

Un par de aclaraciones se hacen necesarias. 
Primera, este artículo no es un llamado a que 
los colegas se conviertan al anarquismo. El 
grueso de los colegas que conozco, a lo sumo, 
son liberales, mientras que unos pocos, cada 
vez menos, se identifican con posiciones mar-
xistas. Eso sí, casi todos se conciben como 
pensadores críticos o progres. No faltan quie-
nes perciben, en una impecable relación de 
exterioridad, su labor como antropólogos y su 
posición política. 

No creo sinceramente que muchos colegas 
estén dispuestos a aceptar alguno de los retos 
y costos de lo que implicaría asumirse como 
anarquistas, ni siquiera si lo pudieran ser solo 
en relación con la disciplina. Me interesa más 
contribuir a abrir la imaginación y la práctica an-
tropológica que convertir a renuentes colegas.

Segunda, aunque considero que el esta-
blecimiento académico constituye un espacio 
de disputa política, mi argumento no pretende 
atribuirle un lugar privilegiado dentro de las lu-
chas anarquistas. No quiero sugerir, de ninguna 
manera, que haya que reorientar estas luchas 
hacia el establecimiento académico. Habiendo 
dicho esto, no se puede soslayar el hecho de 
que esta institución opera como uno de los prin-
cipales ensamblajes de producción del conoci-
miento experto, con sus poderosos efectos de 

verdad, a partir de los cuales se imponen múlti-
ples tecnologías de gobierno y de gestión de la 
vida social. Por eso poner en evidencia e inte-
rrumpir los dispositivos autoritarios que consti-
tuyen el establecimiento académico contribuiría 
a socavar sus anudamientos con el poder.

La estructura del artículo responde al propó-
sito de examinar la relación entre anarquismo y 
antropología no desde la exterioridad entre am-
bos campos, sino desde la posibilidad de una 
antropología que se piense y se practique en 
clave anarquista. El artículo se organiza en cua-
tro secciones principales. 

En la primera, “El establecimiento antropoló-
gico y la interrupción anarquista”, se desarrolla 
el argumento sobre cómo entiendo que la antro-
pología anarquista no constituye una corriente 
más dentro del repertorio disciplinario, sino una 
forma de intervención que busca desarticular su 
autoritarismo. La segunda sección, “Politicida-
des”, aborda la especificidad de la antropolo-
gía anarquista en relación con la ampliamente 
extendida antropología liberal, así como con la 
marxista. 

En la tercera sección, “Prácticas insumisas”, 
se discuten las implicaciones de un posiciona-
miento anarquista en la antropología que rehú-
sa a plegarse a las lógicas de productividad, 
mérito y profesionalización que definen el cam-
po académico contemporáneo. Finalmente, en 
“Disidencias disciplinares”, se exploran las an-
tropologías que, sin necesariamente nombrarse 
como anarquistas, encarnan en su hacer algu-
nos de los principios de autonomía, horizonta-
lidad y desobediencia epistémica, mostrando 
que la antropología anarquista ya acontece, 
aunque no siempre se reconozca como tal.



54 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

Establecimiento antropológico  
y la interrupción anarquista

La antropología anarquista no supone una 
corriente más dentro del repertorio disciplinario, 
sino una modalidad de intervención que des-
estabiliza las jerarquías y las formas de auto-
ritarismo que operan dentro y fuera del campo 
antropológico. No se limita a examinar lo que la 
antropología pueda aportarle a la imaginación y 
prácticas anarquistas, sino que encarna la an-
tropología desde un posicionamiento anarquis-
ta, sin mayor interés en ser reconocida por el 
canon ni en ocupar un lugar dentro de la institu-
cionalidad académica. 

Este posicionamiento anarquista no busca 
domesticar su impulso para lograr ser aproba-
do ni ser traducido en los códigos de lo que se 
suele denominar pensamiento crítico y que la 
academia reconoce como legítimos. Ese enun-
ciado pensamiento crítico ha sido históricamen-
te capaz de absorber los gestos de insumisión 
y devolverlos convertidos en discurso gestio-
nable, en variaciones tolerables dentro de un 
régimen de verdad que rara vez incomoda. La 
radicalidad, una vez institucionalizada, deja de 
ser amenaza para transformarse en recurso: 
se cita, se enseña, se publica, pero rara vez se 
encarna. Incluso, se puede ser el adalid de una 
red de centros académicos en América Latina 
que promueven el pensamiento crítico y luchan 
contra la desigualdad ganándose en Buenos Ai-
res ocho mil dólares al mes y dándose una gran 
vida. En ese proceso, la crítica deja de interpe-
lar al poder para volverse parte de su gramática.

Asumir un posicionamiento anarquista en an-
tropología implica interrumpir esa captura y sos-
tener una serie de prácticas que no aspiren a ser 
subsumidas dentro de los circuitos de legitimación 

académica. Supone, además, confrontar el senti-
do común disciplinario5, es decir, poner en crisis 
aquello que ha sido instalado como obvio, como 
indiscutible, como condición de posibilidad de la 
antropología. 

Ese sentido común ha sido moldeado por ma-
trices coloniales que definen quién puede ha-
blar y sobre qué; por lógicas patriarcales que 
jerarquizan las voces y por regímenes clasistas 
que regulan el acceso al conocimiento y los cri-
terios de autoridad. Desestabilizar este sentido 
común es una tarea fundamental de la antro-
pología anarquista, que no busca domesticar la 
crítica en papers para ser publicados en revis-
tas WoS. La crítica es práctica o no es.

Como ya se indicaba, la antropología anar-
quista no supone la creación de una nueva co-
rriente teórica, ni la agregación de ciertos auto-
res o temas al repertorio disciplinar como si se 
tratara de una ampliación del canon existente. 
No es profundizar el canon lo que anima a una 
antropología anarquista, sino interrumpirlo. Se 
trata de un posicionamiento ético y político que 
cuestiona la naturalización de las jerarquías 
epistémicas, la neutralidad institucionalizada y 
la reproducción de formas de saber-poder que 
sustentan la estructura disciplinaria. Este posi-
cionamiento no busca simplemente problemati-
zar los contenidos, sino también los modos de 
producción, validación y circulación de lo que 
aparece como conocimiento antropológico y de 
la práctica profesional de los antropólogos.

Una antropología anarquista debe habitar, sin 
pedido de disculpas, las disidencias, no como 
un gesto marginal o una estrategia de visibili-
dad alternativa, sino como una forma radical de 
comprometerse con otras formas de existencia 
y conocimiento. Habitar las disidencias significa 



55Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

rechazar los caminos preestablecidos de legi-
timidad, resistir los dispositivos de evaluación 
que determinan qué cuenta como producción 
válida, y subvertir las estructuras que premian 
la docilidad académica con reconocimientos bu-
rocráticos, escalafones y medallas simbólicas.

En lugar de aspirar al reconocimiento burocrá-
tico o a la profesionalización celebrada por ran-
kings e indicadores, la antropología anarquista 
se sitúa desde los márgenes, desde las grietas 
del orden disciplinario, desde el hacer colectivo 
con otros en sintonía con luchas antiautoritarias. 
Allí donde la academia opera como una máqui-
na de homogenización del pensamiento y de 
captura de las diferencias, esta antropología se 
alinea con experiencias de autonomía, insubor-
dinación y reapropiación creativa del saber.

Politicidades

La crítica a los lugares comunes y las bana-
lidades liberales que subyacen en buena par-
te de la antropología también es un elemento 
central en la propuesta de una antropología 
anarquista. Esta crítica no se limita a eviden-
ciar la influencia ideológica del liberalismo en 
la configuración de los marcos analíticos de la 
disciplina, sino que busca desmontar las formas 
en que esos lugares comunes han estructurado 
profundamente las prácticas, los lenguajes y los 
horizontes posibles del quehacer antropológico.

El liberalismo, como matriz política y episté-
mica, ha instalado como naturales ciertas no-
ciones que regulan la vida social y académica 
hasta convertirlas en lugares comunes y banali-
dades: la autoridad del Estado como garante del 
orden; la propiedad privada como fundamento 
de la vida económica; la monogamia y el con-
trato de matrimonio como orden deseable del 
deseo y la familia, o la ciudadanía como forma 

legítima de pertenencia política mediada por la 
nación. Estas premisas, lejos de ser inocentes, 
han operado como dispositivos de normaliza-
ción, exclusión y control; han devenido en má-
quinas antipolíticas de gente bien intencionada 
y han penetrado de forma sutil, pero eficaz, en 
las estructuras mismas de la disciplina.

En la mayoría de los casos, no se trata de una 
adhesión consciente a una doctrina, sino de una 
disposición que organiza la manera como se en-
tiende el mundo. En su forma más eficaz, el libe-
ralismo actúa como una gramática que estructu-
ra la inteligibilidad de la realidad, estableciendo 
sus límites y determinando lo que puede pensar-
se como posible. Bajo este régimen de sentido, 
la libertad individual, la igualdad formal ante la 
ley, el mérito, el mercado y la separación entre 
lo público y lo privado aparecen como principios 
incuestionables. Su fuerza no proviene de la im-
posición, sino de su naturalización: se confunde 
con la evidencia misma de la realidad.

Buena parte de la antropología reproduce los 
lugares comunes del liberalismo. Aun cuando 
se reivindica como disciplina crítica, sus prác-
ticas suelen operar como engranajes de legiti-
mación de las formas contemporáneas de gu-
bernamentalidad. Fascinada con las políticas 
culturales y los lenguajes del reconocimiento, 
gran parte de la antropología se ha convertido 
en una maquinaria de gestión y administración 
de la diferencia. En lugar de interrogar los mo-
dos en que el Estado y el mercado producen 
desigualdad, se ha concentrado en hacerlos 
más inclusivos, en ampliar los marcos de re-
presentación y participación dentro del mismo 
orden que dice problematizar. De este modo, la 
diferencia se administra, la resistencia se ins-
titucionaliza y la desigualdad se perpetúa bajo 
formas más tolerables y decorosas.



56 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

Esta captura liberal no se limita a los antropó-
logos privilegiados o insertos en el aparato es-
tatal o que laboran al servicio del mercado, sino 
que también atraviesa a quienes se enuncian 
desde posiciones subalternas. Muchos sujetos 
marcados por el género, la raza o la clase repro-
ducen este sentido común al asumir la inclusión 
en el Estado o la visibilidad como horizonte de 
emancipación. Las luchas por el reconocimien-
to, al traducirse en políticas de diversidad o en 
programas de derechos, tienden a reforzar la 
dependencia frente a las mismas estructuras 
que producen la exclusión. El derecho se eri-
ge como techo, no como punto de partida, y la 
transformación social se reduce a la ampliación 
de la ciudadanía o la participación dentro de 
marcos preexistentes.

La diferencia entre una antropología anar-
quista y una antropología atrapada en el sen-
tido común liberal es, ante todo, una diferencia 
de horizonte político. Mientras la primera asume 
la tarea de confrontar las jerarquías naturali-
zadas y de abrir posibilidades de autonomía y 
autogestión, la segunda se conforma con ase-
sorar, traducir o mediar. En vez de cuestionar 
las condiciones que hacen necesario el reco-
nocimiento, la antropología liberal las reafirma. 
Una antropología anarquista, por el contrario, 
se concibe como una práctica que interrumpe, 
que desarticula y que se rehúsa a reproducir la 
lógica de la representación, pues su propósi-
to no es perfeccionar el mundo existente, sino 
contribuir a crear mundos en los que el Estado 
y el mercado dejen de ser los organizadores de 
la vida.

Una antropología anarquista, en este sentido, 
no puede sostenerse sobre las premisas del 
liberalismo, ni siquiera en sus versiones pro-
gresistas o reformistas que se arrodillan ante el 

Estado o se refugian en el discurso moralizante 
del “buenismo”. Estas formas suavizadas del li-
beralismo, lejos de ofrecer una alternativa real, 
operan como mecanismos de neutralización del 
conflicto, de absorción de la crítica y de reins-
cripción de la obediencia en el lenguaje de la 
corrección política. La antropología anarquista, 
por el contrario, apuesta por desmontar esos 
fundamentos y explorar formas de pensar y ha-
cer que no estén atadas ni a la autoridad, ni a la 
propiedad, ni a la normatividad estatal o paraes-
tatal, ni mucho menos a las formas de autorita-
rismo que se ejercen en nombre de los “buenos” 
o de causas supuestamente superiores.

Por su parte, el contrapunto entre el marxismo 
y el anarquismo permite apreciar con mayor niti-
dez las formas diferenciadas de politicidad que 
cada uno encarna. Aunque ambos comparten 
una crítica radical al capitalismo y a las estructu-
ras de dominación que lo sostienen, divergen de 
manera sustantiva en sus concepciones sobre el 
Estado, la organización política y las vías hacia 
una sociedad emancipada. Mientras el marxismo 
clásico privilegió la conquista del poder estatal 
como momento transitorio hacia la transforma-
ción revolucionaria, el anarquismo insistió siem-
pre en la necesidad de abolir desde el principio 
cualquier forma de poder centralizado6. 

No se trata solo de un desacuerdo táctico, 
sino de una diferencia esencial sobre la auto-
ridad y la libertad. El antiautoritarismo, en este 
sentido, no es un rasgo accesorio sino el núcleo 
mismo del horizonte emancipatorio anarquista, 
inseparable de la crítica a la explotación y de 
la apuesta por la autonomía y la autogestión. 
David Graeber (2011) sintetizaba esta diferen-
cia entre marxismo y anarquismo en los siguien-
tes términos: “el marxismo ha tendido a ser un 
discurso teórico o analítico sobre la estrategia 



57Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

revolucionaria, mientras que el anarquismo ha 
tendido a ser un discurso ético sobre la práctica 
revolucionaria” (p. 13).

Esta divergencia histórica y filosófica tiene 
consecuencias que van más allá del terreno po-
lítico. Afecta también los modos de concebir la 
producción de conocimiento, los vínculos entre 
teoría y práctica, y las maneras de situar al in-
vestigador frente a los sujetos de su indagación. 
El marxismo aportó un instrumental analítico 
relevante para comprender la lucha de clases, 
las formas de producción y las estructuras de 
desigualdad, pero su expresión institucional ter-
minó por estabilizarse en una gramática de pen-
samiento que, a menudo, reproduce la misma 
centralidad jerárquica que pretendía subvertir. 
El partido, el intelectual orgánico y la vanguar-
dia crítica se convirtieron en figuras paradigmá-
ticas de esa tensión entre emancipación y con-
trol, entre crítica y autoridad.

En la antropología, el legado marxista dio lu-
gar a un conjunto teórico que permitió abordar 
las formaciones sociales con una mirada crítica 
y estructural, y aportar categorías valiosas para 
analizar las relaciones de producción, la ideolo-
gía y la reproducción social. Sin embargo, esta 
herencia también se sedimentó en dispositivos 
institucionales, metodológicos y epistemológi-
cos que han tendido a reproducir relaciones ver-
ticales. El gesto crítico se transformó a menudo 
en un ejercicio de autoridad intelectual, donde 
el antropólogo se erige en portavoz o traductor 
legítimo de las voces subalternas, perpetuando 
así una asimetría que el anarquismo cuestiona 
sin ambages.

Desde una antropología anarquista, en cam-
bio, se procura desarticular la arquitectura 
vertical y autoritaria del saber-poder que his-

tóricamente ha estructurado la disciplina, con 
sus jerarquías epistémicas, sus protocolos de 
legitimidad y sus regímenes de autoridad inte-
lectual. En este horizonte, la horizontalidad no 
se entiende como un ideal retórico, sino como 
una práctica relacional que desestabiliza la au-
toridad de los guardianes del establecimiento 
académico y sus burocracias. En palabras de 
Graeber (2011):

No se trata simplemente de que el anarquismo no 
emplee una teoría elevada, sino que sus preocupa-
ciones se circunscriben sobre todo a las formas de 
práctica; insiste, antes que nada, en que los medios 
deben ser acordes con los fines; no se puede generar 
libertad a través de medios autoritarios. De hecho, y 
en la medida de lo posible, uno debe anticipar la socie-
dad que desea crear en sus relaciones con sus amigos 
y compañeros. Esto no encaja demasiado bien con 
trabajar en la universidad (p. 13).

El disenso y la irreverencia ante el autorita-
rismo disciplinario operan aquí como gestos 
constitutivos. Desobedecer los mandatos de ri-
gor que encubren jerarquías, ironizar sobre los 
lenguajes sagrados de la teoría o interrumpir 
las lógicas de representación paternalista son 
modos de abrir grietas en la textura misma de 
la disciplina. Desde esa perspectiva, el conoci-
miento se concibe menos como una acumula-
ción de verdades que como una práctica de li-
bertad, siempre inacabada, conflictiva y situada.

Prácticas insumisas

La figura del investigador como sujeto autó-
nomo, racional y autorizado se ha consolidado 
como una de las piedras angulares del imagina-
rio liberal que estructura el quehacer antropo-
lógico. En torno a ella se articula toda una eco-
nomía del conocimiento que privilegia la autoría 
individual, la experticia certificada y la autoridad 
epistémica como condiciones necesarias para 



58 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

que algo sea considerado conocimiento válido. 
A esta figura se suma la creencia, igualmente 
arraigada, de que la publicación académica 
constituye la forma legítima y última de produc-
ción de saber, como si el conocimiento solo ad-
quiriera existencia real cuando es reconocido, 
indexado y legitimado por las instituciones que 
regulan la academia. En esta lógica, investigar 
no es tanto comprender o transformar el mun-
do como producir textos que circulen dentro de 
los circuitos del prestigio y la evaluación, y que 
refuerzan a la postre la dependencia de los aca-
démicos respecto de los mecanismos de valida-
ción que los mismos guardianes del estableci-
miento han construido.

Esta forma de imaginar la práctica antropoló-
gica se sostiene también sobre la naturalización 
del vínculo entre universidad, Estado y merca-
do. Las universidades contemporáneas, atrapa-
das en la lógica de la gestión, la competencia y 
la rentabilidad, han convertido el conocimiento 
en un recurso estratégico, sometido a los rit-
mos y exigencias del capital. El investigador, 
en consecuencia, se convierte en un trabaja-
dor del saber que administra proyectos, busca 
financiamiento y mide su valor en indicadores 
de productividad. De modo paralelo, las luchas 
sociales, que en otros tiempos podían significar 
rupturas o desbordamientos del orden, se tradu-
cen hoy en demandas de derechos y reconoci-
miento dentro de los marcos institucionales del 
Estado o de sus dispositivos paraestatales. Lo 
que alguna vez fue resistencia se transforma en 
gestión, y lo que fue insurgencia se convierte en 
política pública.

El establecimiento antropológico ha funciona-
do como un dispositivo de domesticación que 
neutraliza las potencias críticas que lo interpelan. 
Sus guardianes7, amparados en la autoridad del 

canon y las jerarquías académicas, vigilan los lí-
mites de lo decible y lo legítimo, sofocando los 
gestos de irreverencia que desbordan las normas 
disciplinarias. Frente a este orden, las prácticas 
insumisas que atraviesan la antropología anar-
quista constituyen interrupciones deliberadas de 
las lógicas de obediencia, reconocimiento y au-
toridad que estructuran la disciplina. No se trata 
de una simple disidencia retórica, sino de una 
forma de vivir y pensar la antropología desde la 
desobediencia, desde una ética que renuncia a 
la sumisión intelectual y se opone al principio de 
domesticación que el sistema académico impo-
ne bajo el nombre de rigor, excelencia o mérito.

Una antropología anarquista se aparta de la ló-
gica del éxito medido en hojas de vida, métricas 
de impacto y rankings internacionales. En lugar 
de plegarse a los mecanismos de captura de 
las burocracias universitarias, ensaya formas de 
imaginación y acción que resisten el mandato de 
la competencia y la productividad. Su horizonte 
no es el ascenso en la jerarquía académica, sino 
la solidaridad, la colaboración y el compromiso 
con procesos antiautoritarios que privilegian la 
reciprocidad y la autogestión sobre la acumula-
ción de prestigio. Rechazar la lógica de la pro-
ductividad no implica renunciar al conocimiento, 
sino restituirle su dimensión ética y política, si-
tuarlo en prácticas que produzcan sentido más 
allá de la contabilidad de los indicadores. La an-
tropología anarquista busca rescatar la potencia 
del pensamiento colectivo frente a la banalidad 
intelectual, que ha reducido el saber a una mer-
cancía cuantificable, valorada solo por su visibili-
dad en el mercado académico.

El avance de las políticas de gestión empre-
sarial dentro de las universidades ha acelerado 
la conversión del conocimiento en mercancía. 
Las publicaciones, regidas por la tiranía del 



59Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

paper, se multiplican bajo un régimen de “pro-
ductividad bulímica”, orientado a acumular certi-
ficados y capital simbólico antes que a expandir 
los horizontes del pensamiento (Ferrero 2025). 
Incluso las investigaciones financiadas con fon-
dos públicos terminan privatizadas en manos de 
editoriales corporativas que restringen el acceso 
al conocimiento y lo someten a los criterios de 
rentabilidad. La antropología anarquista se po-
siciona radicalmente contra esta lógica desde la 
afirmación de que el conocimiento no puede ser 
propiedad ni mercancía. Su práctica se sostiene 
en redes horizontales, en formas de producción 
autogestionadas que rehúsan el disciplinamien-
to de la academia neoliberal y que apuestan por 
un saber colectivo, situado y desmercantilizado.

Desde esta perspectiva, la antropología anar-
quista no pretende reformar el sistema ni con-
quistar reconocimiento dentro de él, sino des-
bordarlo mediante prácticas que desactiven sus 
jerarquías y abran espacios para otras formas 
de conocimiento y de vida intelectual. Rechaza 
el fetichismo de la publicación y el prestigio, y 
busca otras vías de circulación del saber, más 
próximas a las luchas sociales que a los con-
gresos académicos, más ligadas a la experien-
cia compartida que a la evaluación por pares. 
Es, en suma, una práctica de insumisión: un 
modo de pensar, escribir y actuar que no busca 
legitimidad sino libertad, que rehúsa la captura 
institucional y que convierte la antropología en 
una herramienta para desmantelar los autorita-
rismos epistémicos que la han domesticado.

La antropología anarquista enfrenta su ma-
yor dificultad en el terreno material y ético de la 
práctica, sobre todo para quienes viven de ofre-
cer insumos al Estado o al mercado en calidad 
de expertos. Su desafío reside en sostener una 
coherencia entre lo que se piensa, se dice y se 

hace, en un contexto donde las condiciones eco-
nómicas y las lógicas de la profesionalización 
empujan a plegarse a las demandas del capital, 
la burocracia académica o la consultoría institu-
cional. Para el anarquismo, los fines no justifican 
los medios: los medios deben anticipar el mundo 
que se busca construir. Por ello, la coherencia 
vital es inseparable del compromiso político. Vivir 
de algo, sí, pero no de cualquier cosa ni a cual-
quier costo. La autonomía, en ese sentido, no se 
negocia, porque de su ejercicio depende la posi-
bilidad misma de una antropología insumisa, una 
que no reduzca la libertad a una categoría dis-
cursiva sino que la encarne en las prácticas co-
tidianas de subsistencia, trabajo y pensamiento.

Esa autonomía se traduce en una negativa ex-
plícita a subordinar la producción de conocimiento 
a las exigencias del Estado, las organizaciones 
no gubernamentales o el mercado académico. 
La antropología anarquista rehúsa plegarse a las 
prioridades de los gobiernos que financian la in-
vestigación, a la competencia por publicaciones 
indexadas o al prestigio derivado de la acumula-
ción de capital simbólico. Tampoco participa en 
los circuitos de consultoría que convierten la dis-
ciplina en una herramienta de gestión poblacional 
o de sofisticación de la dominación en nombre 
del bienestar. Su horizonte no es la incidencia 
en políticas públicas ni la asesoría de proyectos 
progresistas, sino la interrupción de las formas de 
gubernamentalidad que organizan nuestras vidas 
y las de los otros. Ser disidente, para esta antro-
pología, no es una pose intelectual, sino una con-
dición de posibilidad: su práctica emerge desde 
los márgenes, entre las antropologías invisibles 
y menospreciadas, aquellas que rehúsan hablar 
en nombre de los otros y prefieren actuar junto a 
ellos, fuera de los cánones de legitimidad acadé-
mica y de las fronteras disciplinarias que definen 
lo propiamente antropológico.



60 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

La antropología anarquista no busca hablar en 
nombre de los oprimidos ni pretende tutelar a los 
subalternizados. Rechaza de raíz esa pulsión 
redentora que ha acompañado históricamente a 
buena parte de la antropología, incluso en sus 
vertientes más bienintencionadas. La idea de dar 
voz a quienes no la tienen, de representar al sub-
alterno o de traducir sus experiencias al lengua-
je legítimo de la academia, reproduce la misma 
economía de poder que dice combatir. En lugar 
de disputar la autoridad del Estado o del merca-
do sobre los otros, termina apropiándose de sus 
formas de mediación y representación. La an-
tropología anarquista, en cambio, desconfía de 
toda forma de ventriloquia epistémica o política. 
No se trata de hablar por nadie, sino de hablar en 
la lucha que es de uno con otros. Pueden existir 
confluencias en luchas, por supuesto, pero las 
luchas anarquistas pasan por uno, no se les pue-
den endosar a los demás desde una eticidad que 
no instrumentaliza la relación con otros, sino que 
la reconoce como una posibilidad de transforma-
ción compartida.

Esto desmantela uno de los núcleos más per-
sistentes y arraigados en la nostalgia colonial 
que aún habita, casi como un reflejo estructural, 
en la práctica y la imaginación antropológica: 
la incapacidad de exorcizar a la disciplina del 
espectro de la otredad radical. Ese fantasma, 
que continúa actuando como principio ordena-
dor del deseo de conocimiento antropológico, 
se manifiesta de modo privilegiado en la fijación 
con una indianidad hiperreal, una figura con-
densada de la diferencia absoluta. En muchos 
de nuestros contextos latinoamericanos, esa 
indianidad opera como superficie de proyec-
ción de las aspiraciones redentoras, las culpas 
coloniales y las fantasías de autenticidad que 
alimentan la economía moral de la antropolo-
gía. La imposibilidad de liberar a la disciplina de 

este embrujo produce una forma de melancolía 
epistémica que la mantiene atada a su origen 
colonial, incluso cuando se proclama decolonial 
o poscolonial, reproduciendo en clave más so-
fisticada la distancia jerárquica que dice haber 
superado (Restrepo & Escobar, 2009).

Esta postura crítica ante la nostalgia colonial 
no implica indiferencia ante la opresión, sino una 
forma distinta de enfrentarla. La antropología 
anarquista no se erige en portavoz ni en aliada 
ilustrada. Renuncia a la arrogancia de la repre-
sentación. La antropología anarquista se aparta 
del paternalismo progresista que ha convertido 
la diferencia en recurso moral o capital acadé-
mico. No se trata de sustituir al experto colonial 
por un experto crítico, sino de desarmar el lugar 
mismo del experto. La antropología anarquista 
no aspira a ser útil ni a producir insumos para 
la gestión de los otros, sino a desactivar la ma-
quinaria que produce alteridades gobernables. 

Disidencias disciplinares

Para muchos estudiantes y colegas, la antropo-
logía se presenta como una entidad acabada, con 
límites definidos que la distinguen de otras discipli-
nas del saber. Se asume que existen diferencias 
claras entre antropología, sociología, ciencia po-
lítica o historia, y que tales diferencias se susten-
tan en objetos y métodos propios. La existencia 
de programas de formación específicos, asocia-
ciones profesionales, congresos y comunidades 
académicas cerradas refuerza esta percepción 
de frontera disciplinaria. Sin embargo, esta certe-
za descansa en un realismo epistemológico que 
confunde las convenciones institucionales con la 
estructura misma del pensamiento. 

La convicción de que la disciplina posee fron-
teras claras y un territorio epistemológico esta-
ble no es un simple malentendido, sino un efec-



61Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

to de las tecnologías de ordenamiento que han 
constituido históricamente el establecimiento 
antropológico. La idea de que la antropología 
es una entidad acabada, con un objeto propio y 
métodos distintivos, responde menos a una rea-
lidad intelectual que a una operación de clausu-
ra: fijar límites, definir un canon, producir una 
identidad disciplinaria y organizar un sistema 
de pertenencias. Esta clausura funciona como 
garantía de autoridad, porque permite delimitar 
qué cuenta como antropología, quién puede ha-
blar en su nombre y cuáles son los modos legí-
timos de producir conocimiento. Desde la pers-
pectiva anarquista, esta operación no solo es 
contingente, sino profundamente política: insti-
tuye jerarquías, separa dentro y fuera, consagra 
guardianes del campo y naturaliza convencio-
nes institucionales como si fuesen estructuras 
ontológicas del pensamiento. Lo que aparece 
como frontera disciplinaria es, en realidad, una 
estrategia de control epistémico que facilita la 
reproducción de la disciplina como aparato de 
legitimación más que como práctica viva de 
comprensión del mundo. Por ello, la antropolo-
gía anarquista insiste en interrumpir este dispo-
sitivo del autoritarismo disciplinario.

Este mecanismo se evidencia en que los 
programas de formación, las asociaciones pro-
fesionales, los sistemas de acreditación, las 
revistas indexadas y los congresos internacio-
nales no solo organizan la circulación del saber, 
sino que fabrican las reglas del juego mediante 
las cuales se distribuye el capital simbólico en 
el campo. Allí donde el análisis bourdiano pone 
el acento en las disputas internas por la legiti-
midad, una antropología anarquista va un paso 
más allá: interroga las condiciones mismas que 
hacen posible el campo y las tecnologías dis-
ciplinarias que lo sostienen. En esa clave, los 
habitus que se inculcan en la formación acadé-

mica no son solo disposiciones prácticas, sino 
mecanismos de domesticación que producen 
sujetos obedientes a los marcos epistémicos, 
metodológicos y estéticos de la disciplina. Las 
formas de escribir, de citar, de evaluar, de “pro-
ducir datos” y de ordenar la experiencia son 
parte de una pedagogía de la sujeción que pre-
viene el desborde, la disidencia y la invención. 

Ya existen formas de hacer antropología que 
encarnan algunos de los principios anarquistas, 
aunque no siempre se nombren como tales. 
Estas prácticas surgen como actos de des-
obediencia epistémica y organizativa frente a 
los dispositivos disciplinarios que configuran la 
academia contemporánea. Emergen en tensión 
con las estructuras dominantes de la disciplina, 
en gestos que desbordan la burocratización del 
conocimiento, interrumpen las lógicas de pro-
fesionalización centradas en la productividad y 
rechazan los marcos jerárquicos que regulan la 
circulación del saber. Se configuran así como 
expresiones insurgentes de una antropología 
comprometida con la horizontalidad, la autono-
mía y la construcción colectiva de mundos posi-
bles, no desde la marginalidad como carencia, 
sino desde una potencia disidente que insiste 
en existir de otras maneras.

Antropologías disidentes refiere a aquellas 
formas de concebir y practicar la disciplina que, 
en determinados contextos, se sustraen a las 
concepciones y modos de hacer que se han 
consolidado como el sentido común antropoló-
gico (Restrepo, 2018). Desde las perspectivas 
más disciplinarizantes, estas antropologías apa-
recen como desviaciones o anomalías, como 
aquello que no alcanza a ser reconocido toda-
vía como propiamente antropológico. Se trata 
de prácticas diversas, irreductibles y, a veces, 
incómodas frente a los mecanismos de captura 



62 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

que los establecimientos académicos han erigi-
do para definir lo legítimo dentro del campo.

Muchas de estas antropologías disidentes se 
sostienen en una relación con el conocimiento 
que excede los formatos convencionales de le-
gitimación, como artículos, libros, tesis, ponen-
cias, que se encuentran orientados a un público 
especializado. Suelen no ser reconocidas como 
antropología por los cánones dominantes, aun-
que precisamente en esa falta de reconocimien-
to radica su potencia crítica. Las antropologías 
disidentes expresan un extrañamiento más ra-
dical frente al disciplinamiento, una voluntad de 
pensar y actuar desde los márgenes, fuera de 
las categorías y los modos de consagración que 
definen el campo.

El concepto de antropologías disidentes per-
mite superar los límites de los esquemas rela-
cionales que oponen antropologías hegemó-
nicas y subalternizadas. Más que concebirlas 
solo como efectos de relaciones de poder, in-
vita a atender a sus afirmaciones positivas, a 
sus modos singulares de existencia. Esto no 
implica desconocer las asimetrías estructurales 
que configuran el sistema-mundo de la antro-
pología, sino reconocer que hay experiencias y 
prácticas que escapan a su lógica, que no se 
explican únicamente por su posición subordina-
da. En este sentido, la disidencia no es mera 
oposición, sino también afirmación de otros mo-
dos de saber y de estar en el mundo.

Las antropologías disidentes interrumpen el 
impulso normativo de la disciplina. Desarman 
la aspiración a definir qué es o debe ser la an-
tropología socavando sus manuales, cánones y 
autoridades. Más que reclamar inclusión o reco-
nocimiento, operan como irrupciones que fractu-
ran los sentidos comunes sedimentados. Estas 

antropologías disidentes, en su multiplicidad y 
heterogeneidad, no buscan ampliar el reperto-
rio disciplinario ni reclamar un espacio dentro 
de sus instituciones, sino desbordarlas. En su 
hacer, interrumpen las formas normalizadas de 
producción del conocimiento, trastocan las jerar-
quías entre investigador y sujeto, y reconfiguran 
los espacios donde el saber se produce y circula. 
Son prácticas que no se ajustan al protocolo, que 
rehúsan el lenguaje domesticado del rigor y que, 
al hacerlo, ponen en crisis los dispositivos que 
sostienen la autoridad disciplinaria. Su gesto no 
es de corrección ni de reforma, sino de interrup-
ción: no pretenden mejorar la antropología, sino 
abrir la posibilidad de imaginarla de otro modo, 
allí donde la insumisión no sea excepción sino 
condición de existencia.

Estas antropologías no se definen por su po-
sición dentro o fuera del campo académico, sino 
por la forma en que operan en sus fisuras, ha-
bitando los intersticios del sistema sin someter-
se a sus lógicas de reconocimiento. Muchas de 
ellas emergen en prácticas comunitarias, cola-
borativas, feministas, afrodescendientes, cam-
pesinas, queer o anticoloniales, que desbordan 
la figura del antropólogo experto y la reempla-
zan por la del participante, el acompañante o el 
cómplice. En lugar de aspirar a validar su traba-
jo ante las instancias de consagración académi-
ca, se afirman en la eficacia política, ética y es-
tética de sus modos de hacer, en la densidad de 
los vínculos que construyen y en su capacidad 
de producir conocimiento situado, compartido y 
no apropiable. Su potencia no radica en ser re-
conocidas como antropología, sino en mostrar 
que el pensamiento y la práctica antropológica 
pueden florecer fuera del control institucional, 
en la experimentación y en el compromiso con 
formas de vida que rehúsan ser administradas.



63Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

La disidencia, en este sentido, no debe enten-
derse como un gesto de oposición reactiva frente 
al canon, sino como una afirmación de autono-
mía. Estas antropologías encarnan la posibilidad 
de pensar y hacer sin pedir permiso, de sostener 
la crítica sin anhelar legitimidad, de imaginar la 
disciplina no como campo de pertenencia, sino 
como territorio de tránsito y de fuga. Frente a una 
antropología que busca domesticar lo diferente 
y volverlo gestionable, las antropologías disiden-
tes insisten en la apertura, en la incomodidad, en 
el conflicto como condición de pensamiento. Son 
prácticas que hacen de la indisciplina un princi-
pio de vida intelectual y político. Por eso, más 
que prometer una nueva antropología, anuncian 
su multiplicación irreductible: antropologías que 
existen ya, que no esperan reconocimiento, que 
hacen visible que la disciplina, para seguir viva, 
debe dejar de pertenecer a los guardianes y co-
menzar a pertenecer a quienes la desobedecen.

Las antropologías disidentes y la antropolo-
gía anarquista comparten una misma pulsión: 
interrumpir los regímenes de autoridad que de-
finen lo que cuenta como conocimiento y quién 
puede producirlo. Ambas operan desde un ges-
to de desobediencia frente al disciplinamiento 
académico al afirmar que la antropología no es 
un territorio cerrado ni una profesión regulada, 
sino un campo de experimentación que puede 
y debe reinventarse en función de sus compro-
misos éticos y políticos. Si la antropología anar-
quista busca desarticular la arquitectura vertical 
del saber-poder que sostiene la disciplina, las 
antropologías disidentes encarnan, en plural, 
los modos concretos en que esa desarticulación 
ya ocurre. Allí donde la primera nombra un ho-
rizonte ético y político de autonomía, las segun-
das lo materializan en prácticas que rehúsan la 
tutela, el reconocimiento y la profesionalización 
como condiciones de legitimidad.

La antropología anarquista ofrece un marco de 
inteligibilidad para comprender las antropologías 
disidentes no como desviaciones ni márgenes, 
sino como expresiones afirmativas de la poten-
cia anárquica que habita en toda práctica que se 
niega a obedecer. Las disidencias disciplinares 
son los lugares donde la antropología anarquista 
puede hacerse cuerpo: en la horizontalidad de 
los procesos colaborativos, en las pedagogías 
insumisas, en antropologías que no se subordi-
nan a las exigencias de productividad ni a las for-
mas de autoridad epistémica. Si la antropología 
anarquista propone exorcizar el fantasma de la 
autoridad y desmantelar los dispositivos de do-
mesticación del pensamiento, las antropologías 
disidentes muestran que ese exorcismo está en 
marcha, que la disciplina ya está siendo transfor-
mada por quienes la desobedecen, la reinventan 
y la practican como un acto de libertad.

Estereotipaciones

Plantearse una antropología anarquista, como 
lo he venido argumentando, no puede perder 
de vista que la estereotipación del anarquismo 
proviene de una confluencia de representacio-
nes históricas sesgadas y dinámicas internas 
de las izquierdas, que lo relegaron a un lugar de 
sospecha o irrelevancia. Desde finales del siglo 
XIX, su asociación mediática y estatal con actos 
de violencia indiscriminada contribuyó a fijar un 
imaginario que reducía una tradición compleja a 
una caricatura de criminales dementes. Paralela-
mente, el marxismo consolidado como corriente 
dominante dentro de los movimientos obreros y 
en la academia construyó el anarquismo como 
un rival teórico y político, acusándolo de espon-
taneísmo o falta de madurez estratégica. Estas 
lecturas, repetidas durante décadas, erosionaron 
la legitimidad pública e intelectual del anarquis-
mo, dificultando que sus aportes fueran recono-
cidos más allá de círculos militantes o de nicho.



64 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

En el ámbito académico, esta descalificación 
se profundizó por la estructura misma de las 
instituciones universitarias, que favorecieron 
teorías centradas en el Estado, modelos jerár-
quicos de organización y formas de producción 
de conocimiento orientadas a la sistematización 
y la codificación disciplinar. El anarquismo, con 
su énfasis en la autonomía, la horizontalidad 
y las prácticas de investigación situadas, no 
encajaba fácilmente en esos criterios de legi-
timación. El resultado es un desconocimien-
to persistente que alcanza incluso a quienes 
comparten aspiraciones emancipatorias, pero 
operan dentro de marcos conceptuales que han 
naturalizado la ausencia del anarquismo. Esta 
estereotipación es una expresión de la dificultad 
de las instituciones para reconocer perspectivas 
que cuestionan de manera directa sus propios 
fundamentos organizativos y epistemológicos.

La cuestión de las estereotipaciones adquie-
re un espesor distinto cuando se piensa desde 
una antropología anarquista, porque obliga a 
desplazar la atención en el anarquismo como 
objeto de representación hacia los dispositivos 
que producen y sostienen esas representacio-
nes dentro de la disciplina misma. No se trata 
solo de constatar que el anarquismo fue reduci-
do a imágenes de irracionalidad y violencia por 
los aparatos estatales, mediáticos o marxistas, 
sino de preguntarse por la economía discipli-
naria que permitió que esas imágenes fuesen 
asumidas, reproducidas y naturalizadas por la 
antropología. En clave anarquista, la estereoti-
pación del anarquismo muestra cómo el esta-
blecimiento antropológico opera como un filtro 
epistemológico: aquello que desborda su gra-
mática de orden, autoridad, temporalidad lineal 
y racionalidad estatal se vuelve ilegible o queda 
confinado a los márgenes. 

La caricaturización del anarquismo, por tan-
to, no es un error cognitivo sino un síntoma del 
modo en que la disciplina ha organizado su sen-
tido común y sus horizontes de inteligibilidad. Allí 
donde el anarquismo introduce horizontes de 
autonomía, prácticas no jerárquicas y formas de 
vida que rechazan la centralización del poder, la 
antropología canonizada responde con la desca-
lificación, la sospecha metodológica o la relega-
ción al terreno de lo utópico. Lo que está en jue-
go no es la inadecuación del anarquismo frente 
a la antropología, sino la incapacidad de la dis-
ciplina para contemplar seriamente mundos que 
no pueden ser administrados, representados ni 
gobernados desde sus dispositivos habituales.

Esa misma lógica opera en el ámbito univer-
sitario, donde la disciplina ha sedimentado una 
estructura de legitimación que privilegia teorías 
centradas en el Estado, esquemas jerárquicos 
de producción del conocimiento y formas de au-
toridad intelectual que hacen imposible que una 
perspectiva anarquista sea tomada en serio. En 
este marco, la estereotipación del anarquismo 
revela la dificultad, incluso la resistencia, del es-
tablecimiento académico para reconocer prác-
ticas que cuestionan sus propios fundamentos 
organizativos y epistémicos. 

La antropología anarquista muestra que esas 
representaciones no son inocentes: son meca-
nismos disciplinarios que mantienen intactos los 
regímenes de saber-poder que sostienen la au-
toridad del canon, los criterios de rigor, las econo-
mías de la productividad y la verticalidad de las 
jerarquías académicas. Por eso, más que lamen-
tar la persistencia de los estereotipos, una antro-
pología anarquista los lee como oportunidades 
para interrumpir el disciplinamiento, para mostrar 
que la caricatura del anarquismo funciona como 
barrera y como espejo: como barrera que exclu-



65Revista Antropologías del Sur     Año 12  N°24  2025    Págs. 051 - 066  |

ye aquello que amenaza la estabilidad institucio-
nal, y como espejo que revela la precariedad de 
los cimientos sobre los cuales la antropología 
ha pretendido erigir su autoridad. Elaborar esta 
crítica en clave anarquista permite entender que 
desmontar los estereotipos del anarquismo es 
inseparable de desmontar la arquitectura auto-
ritaria del propio establecimiento antropológico.

Conclusiones

Una antropología anarquista significa desa-
fiar las estructuras de poder tanto dentro de 
la antropología como en el mundo más amplio 
cuestionando la jerarquía, la autoridad y la do-
minación en todas sus formas. Es una práctica 
que rechaza la domesticación del anarquismo 
dentro de la academia y se distancia de la idea 
de utilizar el conocimiento antropológico me-
ramente para apoyar o informar movimientos 
anarquistas. Se trata de una práctica integral y 
comprometida con la construcción de un mundo 
más justo e igualitario, donde la colaboración y 
la horizontalidad reemplacen la jerarquía y la 
dominación autoritaria. 

Una antropología anarquista no puede coexis-
tir cómodamente con los criterios de productivi-
dad que caracterizan la profesionalización en 
la disciplina. El anarquismo en la antropología 
opera como una disputa contundente contra un 
aparato que ha capturado la disciplina dentro 
de una dinámica de acumulación bulímica de 
publicaciones, transformando el conocimiento 
en un producto de consumo para satisfacer los 
indicadores y métricas de las burocracias aca-
démicas. Esta forma de imaginar y hacer antro-
pología implica una crítica radical a la forma en 
que los sistemas de poder han estandarizado, 
normado y aplanado lo que se considera rele-
vante en el ámbito académico.

La antropología anarquista no consiste en su-
mar una nueva corriente teórica (como operó con 
el marxismo) ni en delimitar un objeto de estu-
dio distinto. Implica, más bien, interrumpir con-
diciones que hacen posible la disciplina como 
un dispositivo autoritario. No se trata de usar la 
antropología para apoyar el anarquismo, sino de 
ser anarquista dentro de la antropología misma. 

La antropología anarquista no pretende refor-
mar la disciplina ni ampliarla para incluir pers-
pectivas disidentes. Allí donde los guardianes 
buscan preservar el monopolio del conocimien-
to experto, la antropología anarquista apues-
ta por una práctica sin mediación burocrática, 
sin el peso de las jerarquías autoritarias que 
domestican la imaginación y las prácticas. Su 
fuerza radica en mostrar que el poder de esos 
guardianes solo existe en la medida en que se 
les concede obediencia. 

La antropología anarquista está comprometi-
da con lo que Graeber (2015) llamaba “actuar 
como si ya fuéramos libres” (p. 99). Esto impli-
ca no solo una actitud crítica, sino una apuesta 
prefigurativa: organizar los modos de producir 
conocimiento y del hacer profesional de forma 
coherente con los principios que se desean para 
una sociedad libre. No se trata de “usar” el anar-
quismo como marco teórico o ideológico, sino 
de dejar que su crítica radical a la autoridad, su 
apuesta por la horizontalidad y su ética prefigu-
rativa permeen las maneras de investigar, escri-
bir, enseñar y relacionarse con las personas y 
las colectividades con quienes se trabaja. 



66 |    Eduardo Restrepo — Antropología anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

Referencias bibliográficas

Cappelletti, Á. J. (2010). La ideología anarquista. El Grillo 

Libertario.

Espinoza, C. (2024). Antropología y anarquismo: A propósito 

de los cien años del ensayo sobre el don. Antropologías del Sur, 
11(22), 183-188.

Ferrero, L. (2025). Revistas científicas: Un llamado a la 

desobediencia. Ucronías, 12, 13-28. https://doi.org/10.5281/

zenodo.17419516

Graeber, D. (2011). Fragmentos de antropología anarquista. Virus.

______ (2015). La utopía de las normas. Ariel.

Makaran, G. & Brancaleone, C. (2024). Alebrijes anárquicos: 
Anarquía, praxis anticolonial y autonomía en América Latina. Bajo 

Tierra, Eleuterio.

Restrepo, E. (2018). Antropologías disidentes y sentido común 

antropológico. Publicar, 16(27), 9-16.

______ (2025). Antropología anarquista. Asociación Colombiana 

de Antropología.

Restrepo, E. & Escobar, A. (2009). Anthropologies hégémoniques 

et colonialité. Cahiers des Amériques Latines, 62(3), 83-96.

Roca, B. (Ed.). (2008). Anarquismo y antropología: Relaciones 
e influencias mutuas entre la antropología social y el pensamiento 
libertario. La Malatesta.

Scott, J. C. (2002). Elogio del anarquismo. Capitán Swing. 

Notas

1 El congreso se realizó del 8 al 11 de octubre en Santiago. La 

documentación del congreso se puede encontrar en el siguiente 

enlace: https://4congresoanarquismos.noblogs.org/
2 Para ser justos con los organizadores, el congreso se desmarcó 

de muchos protocolos que se replican en casi todos los eventos 

académicos de este tipo a los que he asistido. No cobraron por asistir 

ni por presentar ponencias. Muchas presentaciones se hicieron en 

mesas redondas y se contó con un buen tiempo para la conversación.
3 Por eso no resulta extraño que Graeber (2011) considere que no 

existe una antropología anarquista propiamente dicha, sino apenas 

fragmentos dispersos a la espera de ser articulados en un proyecto 

coherente: “en realidad no existe una antropología anarquista. Solo 

hay fragmentos” (p. 49).
4 Entre los autores que han explorado lo que la antropología puede 

aportar al anarquismo, encontramos a Claudio Espinoza (2024), 

David Graeber (2011), Gaya Makaran & Brancaleone Cassio (2024), 

Beltrán Roca (2008) o James C. Scott (2002). 
5 El sentido común disciplinario puede entenderse como el 

conjunto, a menudo contradictorio y sedimentado, de supuestos 

no examinados que, en contextos y comunidades académicas 

específicas, delimitan lo que se considera pertinente y propio 

de la antropología. Este trasfondo tácito posibilita la imaginación 

antropológica al tiempo que naturaliza ciertas ideas y explica las 

incongruencias entre lo que los antropólogos dicen hacer y lo que 

efectivamente hacen. Asimismo, permite comprender las resistencias 

frente al examen crítico de las narrativas sobre la disciplina y la 

persistencia de un “narcisismo de las pequeñas diferencias” que 

alimenta formas de patrioterismo disciplinario basadas en oposiciones 

entre exterioridades, anterioridades y reclamos de autenticidad 

(Restrepo, 2018).
6 Esto ha sido uno de los principios distintivos del anarquismo y 

uno de los puntos con los que ha chocado con el marxismo: “Los 

anarquistas saben (desde Proudhon y Bakunin) que una revolución 

que pretenda acabar con las diferencias de clase sin acabar al mismo 

tiempo (y no más tarde) con el poder político y la fuerza del Estado 

está inevitablemente condenada no sólo a consolidar el Estado y 

atribuirle la totalidad de los derechos, sino también a engendrar 

una nueva sociedad de clases y una nueva clase dominante” 

(Cappelletti, 2010, p. 15).  
7 Los guardianes del establecimiento antropológico, figuras que, 

amparadas por su autoridad académica o su capital simbólico, se 

arrogan el papel de custodios del canon. No siempre recurren a la 

censura directa, aunque no dudan en hacerlo cuando sus intereses se 

ven amenazados; su poder opera sobre todo mediante la imposición 

de criterios de validación que determinan lo que puede o no ser 

reconocido como legítimo dentro de la disciplina. Bajo la retórica del 

rigor y la calidad académica, actúan como policías del pensamiento 

que premian la conformidad y neutralizan la irreverencia. El sentido 

común disciplinario, con sus normas tácitas y sus protocolos de 

legitimación, es su principal instrumento de control: define lo que 

cuenta como antropología válida, quién puede hablar en su nombre 

y cuáles son los límites de su crítica. Por eso, algo semejante a la 

antropología anarquista les resulta intolerable, ya que subvierte 

los fundamentos mismos sobre los que se sostiene su dominio al 

desafiar la jerarquías de las que se benefician. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.17419516
https://doi.org/10.5281/zenodo.17419516

