Revista Antropologias del Sur - Afio 12 N°24 2025 Pags. 051 - 066 |

51

ANTROPOLOGIA ANARQUISTA:
POSICIONAMIENTO ANARQUISTA EN LA DISCIPLINA

Anarchist Anthropology: Anarchist Positioning within the Discipline

EDUARDO RESTREPO*

Fecha de recepcion: 12 de junio de 2025 - Fecha de aceptacion: 29 de noviembre de 2025

Resumen:

Este articulo propone pensar la antropologia anarquista no como una corriente tedrica, sino como un posicionamiento ético y
politico que desestabiliza las jerarquias, las formas de autoritarismo y los regimenes de legitimacion que estructuran la disciplina.
Mas que preguntarse qué puede aportar la antropologia al anarquismo, indaga qué implica que la antropologia misma sea anar-
quista, es decir, que su préactica encarne los principios de autonomia, horizontalidad y desobediencia frente a toda forma de poder
centralizado. El texto examina cdmo el establecimiento antropoldgico actia como dispositivo de domesticacién del pensamiento
critico y plantea la necesidad de desarmar la arquitectura vertical del saber-poder, romper con las légicas de productividad y reco-
nocimiento, y afirmar practicas insumisas y autogestionadas.

Palabras clave: antropologia anarquista, disidencias disciplinares, establecimiento académico, anarquismo, antropologia.

Abstract:

This article conceives anarchist anthropology not as a theoretical school but as an ethical and political stance that destabilizes
the hierarchies, forms of authoritarim, and regimes of legitimacy that structure the discipline. Rather than asking what anthro-
pology can contribute to anarchism, it explores what it means for anthropology itself to be anarchist: that is, for its practice to
embody the principles of autonomy, horizontality, and disobedience toward any form of centralized power. The text examines
how the anthropological establishment operates as a device of domestication for critical thought and argues for dismantling
the vertical architecture of knowledge-power, breaking with the logics of productivity and recognition, and affirming insubor-
dinate, self-managed practices.

Keywords: Anarchist anthropology, disciplinary dissidences, academic establishment Anarchism, anthropology.

* Dr. en Antropologia. Investigador adjunto del Centro de Investigacién, Innovacién y Creacién y profesor del Doctorado en Antropologia,
Universidad Catélica de Temuco. ORCID: 0000-0002-5634-465X. Correo-e: eduardoa.restrepo@gmail.com



52

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

[...] los antropdlogos son notoriamente reacios a em-
plear sus herramientas de analisis sobre sus propios
entornos institucionales.

David Graeber (2015, p. 194).

Introduccion

Cuando conoci la convocatoria al IV Congre-
so de Estudios sobre Anarquismo(s)’, le escribi
a los organizadores felicitandolos y comentan-
doles que me habia parecido muy elegante la
broma de pedir normas APA para el envio de las
propuestas de ponencias. Honestamente pensé
que se trataba de una broma muy fina, una iro-
nia inteligente que jugaba con la tension entre el
antiautoritarismo anarquista y los mandatos de
la burocracia académica. Tamafa sorpresa me
llevé cuando respondieron a mi correo plantean-
do que no era ninguna broma, que las normas
APA eran requisito para recibir las propuestas?.

Desde entonces he contado en repetidas oca-
siones esta anécdota porque no me parece me-
nor. Evidencia que para muchos de los académi-
cos interesados en el anarquismo, se enuncien a
si mismos como anarquistas o no, es relevante
el aporte que sus investigaciones puedan hacer
sobre el estudio del anarquismo o de asuntos re-
lacionados con el anarquismo (ya sea para sus
disciplinas o para el anarquismo), pero a menudo
imaginan su practica académica como una que
debe regirse por los protocolos y lugares comu-
nes disciplinares.

Probablemente estos colegas, como muchos
otros que no hacen investigaciones sobre el
anarquismo, tienen posiciones criticas sobre
las transformaciones de las Ultimas décadas del
establecimiento académico, que ha priorizado
el productivismo (particularmente el medido en
papers publicados en revistas de “alto impacto”)

y ha entronizado la burocracia académica con
sus ansiedades e indicadores. Pero es llamativo
que de manera usual no articulen explicitamen-
te una intervencion anarquista en sus practicas
como historiadores, socidlogos, literatos o an-
tropdlogos. Sus practicas disciplinarias y acadé-
micas van por un lado y el anarquismo es imagi-
nado como una exterioridad.

Incluso para David Graeber, con un traba-
jo antropolégico excepcional, la antropologia
anarquista se concibe mas como el aporte que
puede hacerse desde la disciplina para ampliar
el archivo anarquista con materiales etnografi-
cos que enriquezcan su historia y su imagina-
cién politica®. Su esfuerzo se orienta a mostrar
como la antropologia puede contribuir a visibili-
zar practicas igualitarias, formas no jerarquicas
de organizacién y modos de cooperacion que
encarnan, en distintas sociedades, principios
afines al anarquismo. No obstante, Graeber no
se pregunta mucho por la antropologia como
disciplina, no parece cuestionarse el sentido co-
mun disciplinario. Paradéjicamente, retomando
el epigrafe de este texto, Graeber parece haber
sido también reacio a emplear las herramientas
de la antropologia para examinar el entorno ins-
titucional disciplinario desde el que hablaba.

En mi libro Antropologia anarquista (Restre-
po, 2025) argumenté que era relevante abor-
dar de otra manera como se ha pensado la
relacion entre antropologia y anarquismo. En
lugar de la pregunta usual sobre cémo el sa-
ber antropolégico aporta al anarquismo*, me
interesa pensar qué implica que la antropolo-
gia sea anarquista. No los antrop6logos como
individuos concretos que operan, mas o menos
adecuadamente, en un entramado disciplina-
rio, sino lo que ocurre cuando el anarquismo
no es un destinatario de la investigaciéon an-



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

53

tropoldgica, sino una forma de hacer antropo-
logia. ;Qué implica que la antropologia sea
pensada y practicada desde una perspectiva
anarquista? ;Qué condiciones de posibilidad
y qué materialidades requiere una antropolo-
gia anarquista? ¢ Es la antropologia anarquista
una elucubracién tendiente a concretarse en el
futuro o es algo que ya existe, aunque no se
enuncie ni la veamos como tal?

Un par de aclaraciones se hacen necesarias.
Primera, este articulo no es un llamado a que
los colegas se conviertan al anarquismo. El
grueso de los colegas que conozco, a lo sumo,
son liberales, mientras que unos pocos, cada
vez menos, se identifican con posiciones mar-
xistas. Eso si, casi todos se conciben como
pensadores criticos o progres. No faltan quie-
nes perciben, en una impecable relacién de
exterioridad, su labor como antropdlogos y su
posicion politica.

No creo sinceramente que muchos colegas
estén dispuestos a aceptar alguno de los retos
y costos de lo que implicaria asumirse como
anarquistas, ni siquiera si lo pudieran ser solo
en relaciéon con la disciplina. Me interesa mas
contribuir a abrir la imaginacion y la practica an-
tropoldgica que convertir a renuentes colegas.

Segunda, aunque considero que el esta-
blecimiento académico constituye un espacio
de disputa politica, mi argumento no pretende
atribuirle un lugar privilegiado dentro de las lu-
chas anarquistas. No quiero sugerir, de ninguna
manera, que haya que reorientar estas luchas
hacia el establecimiento académico. Habiendo
dicho esto, no se puede soslayar el hecho de
que esta institucién opera como uno de los prin-
cipales ensamblajes de produccion del conoci-
miento experto, con sus poderosos efectos de

verdad, a partir de los cuales se imponen multi-
ples tecnologias de gobierno y de gestion de la
vida social. Por eso poner en evidencia e inte-
rrumpir los dispositivos autoritarios que consti-
tuyen el establecimiento académico contribuiria
a socavar sus anudamientos con el poder.

La estructura del articulo responde al prop6-
sito de examinar la relacién entre anarquismo y
antropologia no desde la exterioridad entre am-
bos campos, sino desde la posibilidad de una
antropologia que se piense y se practique en
clave anarquista. El articulo se organiza en cua-
tro secciones principales.

En la primera, “El establecimiento antropold-
gico y la interrupcion anarquista”, se desarrolla
el argumento sobre como entiendo que la antro-
pologia anarquista no constituye una corriente
mas dentro del repertorio disciplinario, sino una
forma de intervencién que busca desarticular su
autoritarismo. La segunda seccién, “Politicida-
des”, aborda la especificidad de la antropolo-
gia anarquista en relaciéon con la ampliamente
extendida antropologia liberal, asi como con la
marxista.

En la tercera seccion, “Practicas insumisas”,
se discuten las implicaciones de un posiciona-
miento anarquista en la antropologia que rehu-
sa a plegarse a las l6gicas de productividad,
mérito y profesionalizacién que definen el cam-
po académico contemporaneo. Finalmente, en
“Disidencias disciplinares”, se exploran las an-
tropologias que, sin necesariamente nombrarse
como anarquistas, encarnan en su hacer algu-
nos de los principios de autonomia, horizonta-
lidad y desobediencia epistémica, mostrando
que la antropologia anarquista ya acontece,
aunque no siempre se reconozca como tal.



54

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

Establecimiento antropoldgico
y la interrupcidn anarquista

La antropologia anarquista no supone una
corriente mas dentro del repertorio disciplinario,
sino una modalidad de intervenciéon que des-
estabiliza las jerarquias y las formas de auto-
ritarismo que operan dentro y fuera del campo
antropoldgico. No se limita a examinar lo que la
antropologia pueda aportarle a la imaginacién y
practicas anarquistas, sino que encarna la an-
tropologia desde un posicionamiento anarquis-
ta, sin mayor interés en ser reconocida por el
canon ni en ocupar un lugar dentro de la institu-
cionalidad académica.

Este posicionamiento anarquista no busca
domesticar su impulso para lograr ser aproba-
do ni ser traducido en los codigos de lo que se
suele denominar pensamiento critico y que la
academia reconoce como legitimos. Ese enun-
ciado pensamiento critico ha sido histéricamen-
te capaz de absorber los gestos de insumision
y devolverlos convertidos en discurso gestio-
nable, en variaciones tolerables dentro de un
régimen de verdad que rara vez incomoda. La
radicalidad, una vez institucionalizada, deja de
ser amenaza para transformarse en recurso:
se cita, se ensefia, se publica, pero rara vez se
encarna. Incluso, se puede ser el adalid de una
red de centros académicos en América Latina
que promueven el pensamiento critico y luchan
contra la desigualdad ganandose en Buenos Ai-
res ocho mil délares al mes y dandose una gran
vida. En ese proceso, la critica deja de interpe-
lar al poder para volverse parte de su gramatica.

Asumir un posicionamiento anarquista en an-
tropologia implica interrumpir esa captura y sos-
tener una serie de practicas que no aspiren a ser
subsumidas dentro de los circuitos de legitimacion

académica. Supone, ademas, confrontar el senti-
do comun disciplinario®, es decir, poner en crisis
aquello que ha sido instalado como obvio, como
indiscutible, como condicién de posibilidad de la
antropologia.

Ese sentido comun ha sido moldeado por ma-
trices coloniales que definen quién puede ha-
blar y sobre qué; por l6gicas patriarcales que
jerarquizan las voces y por regimenes clasistas
que regulan el acceso al conocimiento y los cri-
terios de autoridad. Desestabilizar este sentido
comun es una tarea fundamental de la antro-
pologia anarquista, que no busca domesticar la
critica en papers para ser publicados en revis-
tas WoS. La critica es practica o no es.

Como ya se indicaba, la antropologia anar-
quista no supone la creacion de una nueva co-
rriente tedrica, ni la agregacion de ciertos auto-
res o temas al repertorio disciplinar como si se
tratara de una ampliacién del canon existente.
No es profundizar el canon lo que anima a una
antropologia anarquista, sino interrumpirlo. Se
trata de un posicionamiento ético y politico que
cuestiona la naturalizacién de las jerarquias
epistémicas, la neutralidad institucionalizada y
la reproduccién de formas de saber-poder que
sustentan la estructura disciplinaria. Este posi-
cionamiento no busca simplemente problemati-
zar los contenidos, sino también los modos de
produccién, validacién y circulaciéon de lo que
aparece como conocimiento antropolégico y de
la practica profesional de los antropdlogos.

Una antropologia anarquista debe habitar, sin
pedido de disculpas, las disidencias, no como
un gesto marginal o una estrategia de visibili-
dad alternativa, sino como una forma radical de
comprometerse con otras formas de existencia
y conocimiento. Habitar las disidencias significa



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

55

rechazar los caminos preestablecidos de legi-
timidad, resistir los dispositivos de evaluacién
que determinan qué cuenta como produccion
valida, y subvertir las estructuras que premian
la docilidad académica con reconocimientos bu-
rocraticos, escalafones y medallas simbdlicas.

En lugar de aspirar al reconocimiento burocra-
tico o a la profesionalizacion celebrada por ran-
kings e indicadores, la antropologia anarquista
se sitla desde los margenes, desde las grietas
del orden disciplinario, desde el hacer colectivo
con otros en sintonia con luchas antiautoritarias.
Alli donde la academia opera como una maqui-
na de homogenizacién del pensamiento y de
captura de las diferencias, esta antropologia se
alinea con experiencias de autonomia, insubor-
dinacion y reapropiacion creativa del saber.

Politicidades

La critica a los lugares comunes y las bana-
lidades liberales que subyacen en buena par-
te de la antropologia también es un elemento
central en la propuesta de una antropologia
anarquista. Esta critica no se limita a eviden-
ciar la influencia ideoldgica del liberalismo en
la configuracién de los marcos analiticos de la
disciplina, sino que busca desmontar las formas
en que esos lugares comunes han estructurado
profundamente las practicas, los lenguajes y los
horizontes posibles del quehacer antropoldgico.

El liberalismo, como matriz politica y episté-
mica, ha instalado como naturales ciertas no-
ciones que regulan la vida social y académica
hasta convertirlas en lugares comunes y banali-
dades: la autoridad del Estado como garante del
orden; la propiedad privada como fundamento
de la vida econdémica; la monogamia y el con-
trato de matrimonio como orden deseable del
deseo y la familia, o la ciudadania como forma

legitima de pertenencia politica mediada por la
nacion. Estas premisas, lejos de ser inocentes,
han operado como dispositivos de normaliza-
cién, exclusién y control; han devenido en ma-
quinas antipoliticas de gente bien intencionada
y han penetrado de forma sutil, pero eficaz, en
las estructuras mismas de la disciplina.

En la mayoria de los casos, no se trata de una
adhesién consciente a una doctrina, sino de una
disposicién que organiza la manera como se en-
tiende el mundo. En su forma mas eficaz, el libe-
ralismo actlia como una gramatica que estructu-
ra la inteligibilidad de la realidad, estableciendo
sus limites y determinando lo que puede pensar-
se como posible. Bajo este régimen de sentido,
la libertad individual, la igualdad formal ante la
ley, el mérito, el mercado y la separacién entre
lo publico y lo privado aparecen como principios
incuestionables. Su fuerza no proviene de la im-
posicion, sino de su naturalizacion: se confunde
con la evidencia misma de la realidad.

Buena parte de la antropologia reproduce los
lugares comunes del liberalismo. Aun cuando
se reivindica como disciplina critica, sus prac-
ticas suelen operar como engranajes de legiti-
macioén de las formas contemporaneas de gu-
bernamentalidad. Fascinada con las politicas
culturales y los lenguajes del reconocimiento,
gran parte de la antropologia se ha convertido
en una maquinaria de gestién y administracion
de la diferencia. En lugar de interrogar los mo-
dos en que el Estado y el mercado producen
desigualdad, se ha concentrado en hacerlos
mas inclusivos, en ampliar los marcos de re-
presentacion y participacion dentro del mismo
orden que dice problematizar. De este modo, la
diferencia se administra, la resistencia se ins-
titucionaliza y la desigualdad se perpetida bajo
formas mas tolerables y decorosas.



56

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

Esta captura liberal no se limita a los antropé-
logos privilegiados o insertos en el aparato es-
tatal o que laboran al servicio del mercado, sino
que también atraviesa a quienes se enuncian
desde posiciones subalternas. Muchos sujetos
marcados por el género, la raza o la clase repro-
ducen este sentido comun al asumir la inclusion
en el Estado o la visibilidad como horizonte de
emancipacion. Las luchas por el reconocimien-
to, al traducirse en politicas de diversidad o en
programas de derechos, tienden a reforzar la
dependencia frente a las mismas estructuras
que producen la exclusion. El derecho se eri-
ge como techo, no como punto de partida, y la
transformacion social se reduce a la ampliacion
de la ciudadania o la participacién dentro de
marcos preexistentes.

La diferencia entre una antropologia anar-
quista y una antropologia atrapada en el sen-
tido comun liberal es, ante todo, una diferencia
de horizonte politico. Mientras la primera asume
la tarea de confrontar las jerarquias naturali-
zadas y de abrir posibilidades de autonomia y
autogestion, la segunda se conforma con ase-
sorar, traducir o mediar. En vez de cuestionar
las condiciones que hacen necesario el reco-
nocimiento, la antropologia liberal las reafirma.
Una antropologia anarquista, por el contrario,
se concibe como una practica que interrumpe,
que desarticula y que se rehusa a reproducir la
l6gica de la representacion, pues su proposi-
to no es perfeccionar el mundo existente, sino
contribuir a crear mundos en los que el Estado
y el mercado dejen de ser los organizadores de
la vida.

Una antropologia anarquista, en este sentido,
no puede sostenerse sobre las premisas del
liberalismo, ni siquiera en sus versiones pro-
gresistas o reformistas que se arrodillan ante el

Estado o se refugian en el discurso moralizante
del “buenismo”. Estas formas suavizadas del li-
beralismo, lejos de ofrecer una alternativa real,
operan como mecanismos de neutralizacion del
conflicto, de absorcién de la critica y de reins-
cripcién de la obediencia en el lenguaje de la
correccion politica. La antropologia anarquista,
por el contrario, apuesta por desmontar esos
fundamentos y explorar formas de pensar y ha-
cer que no estén atadas ni a la autoridad, niala
propiedad, ni a la normatividad estatal o paraes-
tatal, ni mucho menos a las formas de autorita-
rismo que se ejercen en nombre de los “buenos”
o de causas supuestamente superiores.

Por su parte, el contrapunto entre el marxismo
y el anarquismo permite apreciar con mayor niti-
dez las formas diferenciadas de politicidad que
cada uno encarna. Aunque ambos comparten
una critica radical al capitalismo y a las estructu-
ras de dominacion que lo sostienen, divergen de
manera sustantiva en sus concepciones sobre el
Estado, la organizacion politica y las vias hacia
una sociedad emancipada. Mientras el marxismo
clasico privilegié la conquista del poder estatal
como momento transitorio hacia la transforma-
cion revolucionaria, el anarquismo insistié siem-
pre en la necesidad de abolir desde el principio
cualquier forma de poder centralizado®.

No se trata solo de un desacuerdo tactico,
sino de una diferencia esencial sobre la auto-
ridad y la libertad. El antiautoritarismo, en este
sentido, no es un rasgo accesorio sino el nucleo
mismo del horizonte emancipatorio anarquista,
inseparable de la critica a la explotaciéon y de
la apuesta por la autonomia y la autogestion.
David Graeber (2011) sintetizaba esta diferen-
cia entre marxismo y anarquismo en los siguien-
tes términos: “el marxismo ha tendido a ser un
discurso tedrico o analitico sobre la estrategia



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

57

revolucionaria, mientras que el anarquismo ha
tendido a ser un discurso ético sobre la practica
revolucionaria” (p. 13).

Esta divergencia historica y filosofica tiene
consecuencias que van mas alla del terreno po-
litico. Afecta también los modos de concebir la
produccién de conocimiento, los vinculos entre
teoria y practica, y las maneras de situar al in-
vestigador frente a los sujetos de su indagacién.
El marxismo aportd un instrumental analitico
relevante para comprender la lucha de clases,
las formas de produccién y las estructuras de
desigualdad, pero su expresion institucional ter-
mino por estabilizarse en una gramatica de pen-
samiento que, a menudo, reproduce la misma
centralidad jerarquica que pretendia subvertir.
El partido, el intelectual organico y la vanguar-
dia critica se convirtieron en figuras paradigma-
ticas de esa tension entre emancipacion y con-
trol, entre critica y autoridad.

En la antropologia, el legado marxista dio lu-
gar a un conjunto teérico que permitié6 abordar
las formaciones sociales con una mirada critica
y estructural, y aportar categorias valiosas para
analizar las relaciones de produccion, la ideolo-
gia y la reproduccion social. Sin embargo, esta
herencia también se sediment6 en dispositivos
institucionales, metodoldgicos y epistemoldgi-
cos que han tendido a reproducir relaciones ver-
ticales. El gesto critico se transformé a menudo
en un ejercicio de autoridad intelectual, donde
el antrop6logo se erige en portavoz o traductor
legitimo de las voces subalternas, perpetuando
asi una asimetria que el anarquismo cuestiona
sin ambages.

Desde una antropologia anarquista, en cam-
bio, se procura desarticular la arquitectura
vertical y autoritaria del saber-poder que his-

téricamente ha estructurado la disciplina, con
sus jerarquias epistémicas, sus protocolos de
legitimidad y sus regimenes de autoridad inte-
lectual. En este horizonte, la horizontalidad no
se entiende como un ideal retérico, sino como
una practica relacional que desestabiliza la au-
toridad de los guardianes del establecimiento
académico y sus burocracias. En palabras de
Graeber (2011):

No se trata simplemente de que el anarquismo no
emplee una teoria elevada, sino que sus preocupa-
ciones se circunscriben sobre todo a las formas de
préactica; insiste, antes que nada, en que los medios
deben ser acordes con los fines; no se puede generar
libertad a través de medios autoritarios. De hecho, y
en la medida de lo posible, uno debe anticipar la socie-
dad que desea crear en sus relaciones con sus amigos
y compaferos. Esto no encaja demasiado bien con
trabajar en la universidad (p. 13).

El disenso y la irreverencia ante el autorita-
rismo disciplinario operan aqui como gestos
constitutivos. Desobedecer los mandatos de ri-
gor que encubren jerarquias, ironizar sobre los
lenguajes sagrados de la teoria o interrumpir
las l6gicas de representacion paternalista son
modos de abrir grietas en la textura misma de
la disciplina. Desde esa perspectiva, el conoci-
miento se concibe menos como una acumula-
cidén de verdades que como una préctica de li-
bertad, siempre inacabada, conflictiva y situada.

Practicas insumisas

La figura del investigador como sujeto auté-
nomo, racional y autorizado se ha consolidado
como una de las piedras angulares del imagina-
rio liberal que estructura el quehacer antropo-
I6gico. En torno a ella se articula toda una eco-
nomia del conocimiento que privilegia la autoria
individual, la experticia certificada y la autoridad
epistémica como condiciones necesarias para



58

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

que algo sea considerado conocimiento valido.
A esta figura se suma la creencia, igualmente
arraigada, de que la publicacién académica
constituye la forma legitima y ultima de produc-
cién de saber, como si el conocimiento solo ad-
quiriera existencia real cuando es reconocido,
indexado y legitimado por las instituciones que
regulan la academia. En esta légica, investigar
no es tanto comprender o transformar el mun-
do como producir textos que circulen dentro de
los circuitos del prestigio y la evaluacion, y que
refuerzan a la postre la dependencia de los aca-
démicos respecto de los mecanismos de valida-
cién que los mismos guardianes del estableci-
miento han construido.

Esta forma de imaginar la practica antropold-
gica se sostiene también sobre la naturalizacion
del vinculo entre universidad, Estado y merca-
do. Las universidades contemporaneas, atrapa-
das en la I6gica de la gestién, la competencia y
la rentabilidad, han convertido el conocimiento
en un recurso estratégico, sometido a los rit-
mos y exigencias del capital. El investigador,
en consecuencia, se convierte en un trabaja-
dor del saber que administra proyectos, busca
financiamiento y mide su valor en indicadores
de productividad. De modo paralelo, las luchas
sociales, que en otros tiempos podian significar
rupturas o desbordamientos del orden, se tradu-
cen hoy en demandas de derechos y reconoci-
miento dentro de los marcos institucionales del
Estado o de sus dispositivos paraestatales. Lo
que alguna vez fue resistencia se transforma en
gestion, y lo que fue insurgencia se convierte en
politica publica.

El establecimiento antropolégico ha funciona-
do como un dispositivo de domesticaciéon que
neutraliza las potencias criticas que lo interpelan.
Sus guardianes’, amparados en la autoridad del

canon y las jerarquias académicas, vigilan los li-
mites de lo decible y lo legitimo, sofocando los
gestos de irreverencia que desbordan las normas
disciplinarias. Frente a este orden, las practicas
insumisas que atraviesan la antropologia anar-
quista constituyen interrupciones deliberadas de
las I6gicas de obediencia, reconocimiento y au-
toridad que estructuran la disciplina. No se trata
de una simple disidencia retorica, sino de una
forma de vivir y pensar la antropologia desde la
desobediencia, desde una ética que renuncia a
la sumision intelectual y se opone al principio de
domesticacion que el sistema académico impo-
ne bajo el nombre de rigor, excelencia o mérito.

Una antropologia anarquista se aparta de la I6-
gica del éxito medido en hojas de vida, métricas
de impacto y rankings internacionales. En lugar
de plegarse a los mecanismos de captura de
las burocracias universitarias, ensaya formas de
imaginacion y accién que resisten el mandato de
la competencia y la productividad. Su horizonte
no es el ascenso en la jerarquia académica, sino
la solidaridad, la colaboracién y el compromiso
con procesos antiautoritarios que privilegian la
reciprocidad y la autogestion sobre la acumula-
cion de prestigio. Rechazar la I6gica de la pro-
ductividad no implica renunciar al conocimiento,
sino restituirle su dimensién ética y politica, si-
tuarlo en practicas que produzcan sentido mas
alla de la contabilidad de los indicadores. La an-
tropologia anarquista busca rescatar la potencia
del pensamiento colectivo frente a la banalidad
intelectual, que ha reducido el saber a una mer-
cancia cuantificable, valorada solo por su visibili-
dad en el mercado académico.

El avance de las politicas de gestion empre-
sarial dentro de las universidades ha acelerado
la conversién del conocimiento en mercancia.
Las publicaciones, regidas por la tirania del



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

59

paper, se multiplican bajo un régimen de “pro-
ductividad bulimica”, orientado a acumular certi-
ficados y capital simbolico antes que a expandir
los horizontes del pensamiento (Ferrero 2025).
Incluso las investigaciones financiadas con fon-
dos publicos terminan privatizadas en manos de
editoriales corporativas que restringen el acceso
al conocimiento y lo someten a los criterios de
rentabilidad. La antropologia anarquista se po-
siciona radicalmente contra esta légica desde la
afirmacion de que el conocimiento no puede ser
propiedad ni mercancia. Su practica se sostiene
en redes horizontales, en formas de produccion
autogestionadas que rehusan el disciplinamien-
to de la academia neoliberal y que apuestan por
un saber colectivo, situado y desmercantilizado.

Desde esta perspectiva, la antropologia anar-
quista no pretende reformar el sistema ni con-
quistar reconocimiento dentro de él, sino des-
bordarlo mediante practicas que desactiven sus
jerarquias y abran espacios para otras formas
de conocimiento y de vida intelectual. Rechaza
el fetichismo de la publicacién y el prestigio, y
busca otras vias de circulacion del saber, mas
proximas a las luchas sociales que a los con-
gresos académicos, mas ligadas a la experien-
cia compartida que a la evaluacién por pares.
Es, en suma, una practica de insumisién: un
modo de pensar, escribir y actuar que no busca
legitimidad sino libertad, que rehusa la captura
institucional y que convierte la antropologia en
una herramienta para desmantelar los autorita-
rismos epistémicos que la han domesticado.

La antropologia anarquista enfrenta su ma-
yor dificultad en el terreno material y ético de la
practica, sobre todo para quienes viven de ofre-
cer insumos al Estado o al mercado en calidad
de expertos. Su desafio reside en sostener una
coherencia entre lo que se piensa, se dice y se

hace, en un contexto donde las condiciones eco-
némicas y las légicas de la profesionalizacion
empujan a plegarse a las demandas del capital,
la burocracia académica o la consultoria institu-
cional. Para el anarquismo, los fines no justifican
los medios: los medios deben anticipar el mundo
que se busca construir. Por ello, la coherencia
vital es inseparable del compromiso politico. Vivir
de algo, si, pero no de cualquier cosa ni a cual-
quier costo. La autonomia, en ese sentido, no se
negocia, porque de su ejercicio depende la posi-
bilidad misma de una antropologia insumisa, una
que no reduzca la libertad a una categoria dis-
cursiva sino que la encarne en las practicas co-
tidianas de subsistencia, trabajo y pensamiento.

Esa autonomia se traduce en una negativa ex-
plicita a subordinar la produccién de conocimiento
a las exigencias del Estado, las organizaciones
no gubernamentales o el mercado académico.
La antropologia anarquista rehisa plegarse a las
prioridades de los gobiernos que financian la in-
vestigacion, a la competencia por publicaciones
indexadas o al prestigio derivado de la acumula-
cién de capital simbdlico. Tampoco participa en
los circuitos de consultoria que convierten la dis-
ciplina en una herramienta de gestion poblacional
o de sofisticacién de la dominacién en nombre
del bienestar. Su horizonte no es la incidencia
en politicas publicas ni la asesoria de proyectos
progresistas, sino la interrupcién de las formas de
gubernamentalidad que organizan nuestras vidas
y las de los otros. Ser disidente, para esta antro-
pologia, no es una pose intelectual, sino una con-
dicion de posibilidad: su practica emerge desde
los méargenes, entre las antropologias invisibles
y menospreciadas, aquellas que rehisan hablar
en nombre de los otros y prefieren actuar junto a
ellos, fuera de los canones de legitimidad acadé-
mica y de las fronteras disciplinarias que definen
lo propiamente antropoldgico.



60

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

La antropologia anarquista no busca hablar en
nombre de los oprimidos ni pretende tutelar a los
subalternizados. Rechaza de raiz esa pulsién
redentora que ha acompanado histéricamente a
buena parte de la antropologia, incluso en sus
vertientes mas bienintencionadas. La idea de dar
voz a quienes no la tienen, de representar al sub-
alterno o de traducir sus experiencias al lengua-
je legitimo de la academia, reproduce la misma
economia de poder que dice combatir. En lugar
de disputar la autoridad del Estado o del merca-
do sobre los otros, termina apropiandose de sus
formas de mediacién y representacion. La an-
tropologia anarquista, en cambio, desconfia de
toda forma de ventriloquia epistémica o politica.
No se trata de hablar por nadie, sino de hablar en
la lucha que es de uno con otros. Pueden existir
confluencias en luchas, por supuesto, pero las
luchas anarquistas pasan por uno, no se les pue-
den endosar a los demas desde una eticidad que
no instrumentaliza la relacién con otros, sino que
la reconoce como una posibilidad de transforma-
cién compartida.

Esto desmantela uno de los nucleos mas per-
sistentes y arraigados en la nostalgia colonial
que aun habita, casi como un reflejo estructural,
en la practica y la imaginacion antropoldgica:
la incapacidad de exorcizar a la disciplina del
espectro de la otredad radical. Ese fantasma,
que continda actuando como principio ordena-
dor del deseo de conocimiento antropoldgico,
se manifiesta de modo privilegiado en la fijacion
con una indianidad hiperreal, una figura con-
densada de la diferencia absoluta. En muchos
de nuestros contextos latinoamericanos, esa
indianidad opera como superficie de proyec-
cién de las aspiraciones redentoras, las culpas
coloniales y las fantasias de autenticidad que
alimentan la economia moral de la antropolo-
gia. La imposibilidad de liberar a la disciplina de

este embrujo produce una forma de melancolia
epistémica que la mantiene atada a su origen
colonial, incluso cuando se proclama decolonial
o poscolonial, reproduciendo en clave mas so-
fisticada la distancia jerarquica que dice haber
superado (Restrepo & Escobar, 2009).

Esta postura critica ante la nostalgia colonial
no implica indiferencia ante la opresion, sino una
forma distinta de enfrentarla. La antropologia
anarquista no se erige en portavoz ni en aliada
ilustrada. Renuncia a la arrogancia de la repre-
sentacion. La antropologia anarquista se aparta
del paternalismo progresista que ha convertido
la diferencia en recurso moral o capital acadé-
mico. No se trata de sustituir al experto colonial
por un experto critico, sino de desarmar el lugar
mismo del experto. La antropologia anarquista
no aspira a ser util ni a producir insumos para
la gestidn de los otros, sino a desactivar la ma-
quinaria que produce alteridades gobernables.

Disidencias disciplinares

Para muchos estudiantes y colegas, la antropo-
logia se presenta como una entidad acabada, con
limites definidos que la distinguen de otras discipli-
nas del saber. Se asume que existen diferencias
claras entre antropologia, sociologia, ciencia po-
litica o historia, y que tales diferencias se susten-
tan en objetos y métodos propios. La existencia
de programas de formacién especificos, asocia-
ciones profesionales, congresos y comunidades
académicas cerradas refuerza esta percepcion
de frontera disciplinaria. Sin embargo, esta certe-
za descansa en un realismo epistemoldgico que
confunde las convenciones institucionales con la
estructura misma del pensamiento.

La conviccién de que la disciplina posee fron-
teras claras y un territorio epistemoldgico esta-
ble no es un simple malentendido, sino un efec-



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

61

to de las tecnologias de ordenamiento que han
constituido histéricamente el establecimiento
antropoldgico. La idea de que la antropologia
es una entidad acabada, con un objeto propio y
métodos distintivos, responde menos a una rea-
lidad intelectual que a una operacion de clausu-
ra: fijar limites, definir un canon, producir una
identidad disciplinaria y organizar un sistema
de pertenencias. Esta clausura funciona como
garantia de autoridad, porque permite delimitar
qué cuenta como antropologia, quién puede ha-
blar en su nombre y cuéles son los modos legi-
timos de producir conocimiento. Desde la pers-
pectiva anarquista, esta operacién no solo es
contingente, sino profundamente politica: insti-
tuye jerarquias, separa dentro y fuera, consagra
guardianes del campo y naturaliza convencio-
nes institucionales como si fuesen estructuras
ontoldgicas del pensamiento. Lo que aparece
como frontera disciplinaria es, en realidad, una
estrategia de control epistémico que facilita la
reproduccién de la disciplina como aparato de
legitimacion mas que como practica viva de
comprension del mundo. Por ello, la antropolo-
gia anarquista insiste en interrumpir este dispo-
sitivo del autoritarismo disciplinario.

Este mecanismo se evidencia en que los
programas de formacion, las asociaciones pro-
fesionales, los sistemas de acreditacion, las
revistas indexadas y los congresos internacio-
nales no solo organizan la circulacién del saber,
sino que fabrican las reglas del juego mediante
las cuales se distribuye el capital simbdlico en
el campo. Alli donde el andlisis bourdiano pone
el acento en las disputas internas por la legiti-
midad, una antropologia anarquista va un paso
mas alla: interroga las condiciones mismas que
hacen posible el campo y las tecnologias dis-
ciplinarias que lo sostienen. En esa clave, los
habitus que se inculcan en la formacion acadé-

mica no son solo disposiciones practicas, sino
mecanismos de domesticacion que producen
sujetos obedientes a los marcos epistémicos,
metodoldgicos y estéticos de la disciplina. Las
formas de escribir, de citar, de evaluar, de “pro-
ducir datos” y de ordenar la experiencia son
parte de una pedagogia de la sujecion que pre-
viene el desborde, la disidencia y la invencion.

Ya existen formas de hacer antropologia que
encarnan algunos de los principios anarquistas,
aunque no siempre se nombren como tales.
Estas practicas surgen como actos de des-
obediencia epistémica y organizativa frente a
los dispositivos disciplinarios que configuran la
academia contemporanea. Emergen en tension
con las estructuras dominantes de la disciplina,
en gestos que desbordan la burocratizacién del
conocimiento, interrumpen las l6gicas de pro-
fesionalizacion centradas en la productividad y
rechazan los marcos jerarquicos que regulan la
circulacion del saber. Se configuran asi como
expresiones insurgentes de una antropologia
comprometida con la horizontalidad, la autono-
miay la construccién colectiva de mundos posi-
bles, no desde la marginalidad como carencia,
sino desde una potencia disidente que insiste
en existir de otras maneras.

Antropologias disidentes refiere a aquellas
formas de concebir y practicar la disciplina que,
en determinados contextos, se sustraen a las
concepciones y modos de hacer que se han
consolidado como el sentido comun antropol6-
gico (Restrepo, 2018). Desde las perspectivas
mas disciplinarizantes, estas antropologias apa-
recen como desviaciones o anomalias, como
aquello que no alcanza a ser reconocido toda-
via como propiamente antropolégico. Se trata
de practicas diversas, irreductibles y, a veces,
incomodas frente a los mecanismos de captura



62

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

que los establecimientos académicos han erigi-
do para definir lo legitimo dentro del campo.

Muchas de estas antropologias disidentes se
sostienen en una relacion con el conocimiento
que excede los formatos convencionales de le-
gitimacién, como articulos, libros, tesis, ponen-
cias, que se encuentran orientados a un publico
especializado. Suelen no ser reconocidas como
antropologia por los canones dominantes, aun-
que precisamente en esa falta de reconocimien-
to radica su potencia critica. Las antropologias
disidentes expresan un extrafiamiento mas ra-
dical frente al disciplinamiento, una voluntad de
pensar y actuar desde los margenes, fuera de
las categorias y los modos de consagracion que
definen el campo.

El concepto de antropologias disidentes per-
mite superar los limites de los esquemas rela-
cionales que oponen antropologias hegemoé-
nicas y subalternizadas. Mas que concebirlas
solo como efectos de relaciones de poder, in-
vita a atender a sus afirmaciones positivas, a
sus modos singulares de existencia. Esto no
implica desconocer las asimetrias estructurales
que configuran el sistema-mundo de la antro-
pologia, sino reconocer que hay experiencias y
practicas que escapan a su ldgica, que no se
explican Unicamente por su posicion subordina-
da. En este sentido, la disidencia no es mera
oposicién, sino también afirmacién de otros mo-
dos de saber y de estar en el mundo.

Las antropologias disidentes interrumpen el
impulso normativo de la disciplina. Desarman
la aspiracion a definir qué es o debe ser la an-
tropologia socavando sus manuales, canones y
autoridades. Mas que reclamar inclusion o reco-
nocimiento, operan como irrupciones que fractu-
ran los sentidos comunes sedimentados. Estas

antropologias disidentes, en su multiplicidad y
heterogeneidad, no buscan ampliar el reperto-
rio disciplinario ni reclamar un espacio dentro
de sus instituciones, sino desbordarlas. En su
hacer, interrumpen las formas normalizadas de
produccién del conocimiento, trastocan las jerar-
quias entre investigador y sujeto, y reconfiguran
los espacios donde el saber se produce y circula.
Son practicas que no se ajustan al protocolo, que
rehlsan el lenguaje domesticado del rigor y que,
al hacerlo, ponen en crisis los dispositivos que
sostienen la autoridad disciplinaria. Su gesto no
es de correccion ni de reforma, sino de interrup-
cion: no pretenden mejorar la antropologia, sino
abrir la posibilidad de imaginarla de otro modo,
alli donde la insumisién no sea excepcion sino
condicién de existencia.

Estas antropologias no se definen por su po-
sicion dentro o fuera del campo académico, sino
por la forma en que operan en sus fisuras, ha-
bitando los intersticios del sistema sin someter-
se a sus légicas de reconocimiento. Muchas de
ellas emergen en practicas comunitarias, cola-
borativas, feministas, afrodescendientes, cam-
pesinas, queer o anticoloniales, que desbordan
la figura del antropdlogo experto y la reempla-
zan por la del participante, el acompanante o el
complice. En lugar de aspirar a validar su traba-
jo ante las instancias de consagracién académi-
ca, se afirman en la eficacia politica, ética y es-
tética de sus modos de hacer, en la densidad de
los vinculos que construyen y en su capacidad
de producir conocimiento situado, compartido y
no apropiable. Su potencia no radica en ser re-
conocidas como antropologia, sino en mostrar
que el pensamiento y la practica antropolégica
pueden florecer fuera del control institucional,
en la experimentacién y en el compromiso con
formas de vida que rehisan ser administradas.



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

63

La disidencia, en este sentido, no debe enten-
derse como un gesto de oposicién reactiva frente
al canon, sino como una afirmacién de autono-
mia. Estas antropologias encarnan la posibilidad
de pensar y hacer sin pedir permiso, de sostener
la critica sin anhelar legitimidad, de imaginar la
disciplina no como campo de pertenencia, sino
como territorio de transito y de fuga. Frente a una
antropologia que busca domesticar lo diferente
y volverlo gestionable, las antropologias disiden-
tes insisten en la apertura, en la incomodidad, en
el conflicto como condicién de pensamiento. Son
practicas que hacen de la indisciplina un princi-
pio de vida intelectual y politico. Por eso, méas
que prometer una nueva antropologia, anuncian
su multiplicacién irreductible: antropologias que
existen ya, que no esperan reconocimiento, que
hacen visible que la disciplina, para seguir viva,
debe dejar de pertenecer a los guardianes y co-
menzar a pertenecer a quienes la desobedecen.

Las antropologias disidentes y la antropolo-
gia anarquista comparten una misma pulsion:
interrumpir los regimenes de autoridad que de-
finen lo que cuenta como conocimiento y quién
puede producirlo. Ambas operan desde un ges-
to de desobediencia frente al disciplinamiento
académico al afirmar que la antropologia no es
un territorio cerrado ni una profesién regulada,
sino un campo de experimentacién que puede
y debe reinventarse en funcién de sus compro-
misos éticos y politicos. Si la antropologia anar-
quista busca desarticular la arquitectura vertical
del saber-poder que sostiene la disciplina, las
antropologias disidentes encarnan, en plural,
los modos concretos en que esa desarticulacion
ya ocurre. Alli donde la primera nombra un ho-
rizonte ético y politico de autonomia, las segun-
das lo materializan en practicas que rehasan la
tutela, el reconocimiento y la profesionalizacién
como condiciones de legitimidad.

La antropologia anarquista ofrece un marco de
inteligibilidad para comprender las antropologias
disidentes no como desviaciones ni margenes,
sino como expresiones afirmativas de la poten-
cia anarquica que habita en toda practica que se
niega a obedecer. Las disidencias disciplinares
son los lugares donde la antropologia anarquista
puede hacerse cuerpo: en la horizontalidad de
los procesos colaborativos, en las pedagogias
insumisas, en antropologias que no se subordi-
nan a las exigencias de productividad ni a las for-
mas de autoridad epistémica. Si la antropologia
anarquista propone exorcizar el fantasma de la
autoridad y desmantelar los dispositivos de do-
mesticacién del pensamiento, las antropologias
disidentes muestran que ese exorcismo esta en
marcha, que la disciplina ya esta siendo transfor-
mada por quienes la desobedecen, la reinventan
y la practican como un acto de libertad.

Estereotipaciones

Plantearse una antropologia anarquista, como
lo he venido argumentando, no puede perder
de vista que la estereotipacion del anarquismo
proviene de una confluencia de representacio-
nes histéricas sesgadas y dinamicas internas
de las izquierdas, que lo relegaron a un lugar de
sospecha o irrelevancia. Desde finales del siglo
XIX, su asociacién mediatica y estatal con actos
de violencia indiscriminada contribuy6 a fijar un
imaginario que reducia una tradicion compleja a
una caricatura de criminales dementes. Paralela-
mente, el marxismo consolidado como corriente
dominante dentro de los movimientos obreros y
en la academia construy6 el anarquismo como
un rival tedrico y politico, acusandolo de espon-
taneismo o falta de madurez estratégica. Estas
lecturas, repetidas durante décadas, erosionaron
la legitimidad publica e intelectual del anarquis-
mo, dificultando que sus aportes fueran recono-
cidos mas alla de circulos militantes o de nicho.



64

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

En el ambito académico, esta descalificacion
se profundizé por la estructura misma de las
instituciones universitarias, que favorecieron
teorias centradas en el Estado, modelos jerar-
quicos de organizacion y formas de produccion
de conocimiento orientadas a la sistematizacion
y la codificacién disciplinar. El anarquismo, con
su énfasis en la autonomia, la horizontalidad
y las préacticas de investigacion situadas, no
encajaba facilmente en esos criterios de legi-
timacién. El resultado es un desconocimien-
to persistente que alcanza incluso a quienes
comparten aspiraciones emancipatorias, pero
operan dentro de marcos conceptuales que han
naturalizado la ausencia del anarquismo. Esta
estereotipacion es una expresién de la dificultad
de las instituciones para reconocer perspectivas
que cuestionan de manera directa sus propios
fundamentos organizativos y epistemolégicos.

La cuestién de las estereotipaciones adquie-
re un espesor distinto cuando se piensa desde
una antropologia anarquista, porque obliga a
desplazar la atencién en el anarquismo como
objeto de representacion hacia los dispositivos
que producen y sostienen esas representacio-
nes dentro de la disciplina misma. No se trata
solo de constatar que el anarquismo fue reduci-
do a imagenes de irracionalidad y violencia por
los aparatos estatales, mediaticos o marxistas,
sino de preguntarse por la economia discipli-
naria que permitié que esas imagenes fuesen
asumidas, reproducidas y naturalizadas por la
antropologia. En clave anarquista, la estereoti-
pacion del anarquismo muestra como el esta-
blecimiento antropolégico opera como un filtro
epistemoldgico: aquello que desborda su gra-
matica de orden, autoridad, temporalidad lineal
y racionalidad estatal se vuelve ilegible o queda
confinado a los margenes.

La caricaturizacion del anarquismo, por tan-
to, no es un error cognitivo sino un sintoma del
modo en que la disciplina ha organizado su sen-
tido comun y sus horizontes de inteligibilidad. Alli
donde el anarquismo introduce horizontes de
autonomia, practicas no jerarquicas y formas de
vida que rechazan la centralizacién del poder, la
antropologia canonizada responde con la desca-
lificacion, la sospecha metodoldgica o la relega-
cién al terreno de lo utdpico. Lo que esta en jue-
go no es la inadecuacién del anarquismo frente
a la antropologia, sino la incapacidad de la dis-
ciplina para contemplar seriamente mundos que
no pueden ser administrados, representados ni
gobernados desde sus dispositivos habituales.

Esa misma légica opera en el ambito univer-
sitario, donde la disciplina ha sedimentado una
estructura de legitimacion que privilegia teorias
centradas en el Estado, esquemas jerarquicos
de produccién del conocimiento y formas de au-
toridad intelectual que hacen imposible que una
perspectiva anarquista sea tomada en serio. En
este marco, la estereotipacion del anarquismo
revela la dificultad, incluso la resistencia, del es-
tablecimiento académico para reconocer prac-
ticas que cuestionan sus propios fundamentos
organizativos y epistémicos.

La antropologia anarquista muestra que esas
representaciones no son inocentes: son meca-
nismos disciplinarios que mantienen intactos los
regimenes de saber-poder que sostienen la au-
toridad del canon, los criterios de rigor, las econo-
mias de la productividad y la verticalidad de las
jerarquias académicas. Por eso, mas que lamen-
tar la persistencia de los estereotipos, una antro-
pologia anarquista los lee como oportunidades
para interrumpir el disciplinamiento, para mostrar
que la caricatura del anarquismo funciona como
barrera y como espejo: como barrera que exclu-



Revista Antropologias del Sur

Afio 12 N°24 2025 PAags. 051 - 066 |

65

ye aquello que amenaza la estabilidad institucio-
nal, y como espejo que revela la precariedad de
los cimientos sobre los cuales la antropologia
ha pretendido erigir su autoridad. Elaborar esta
critica en clave anarquista permite entender que
desmontar los estereotipos del anarquismo es
inseparable de desmontar la arquitectura auto-
ritaria del propio establecimiento antropolégico.

Conclusiones

Una antropologia anarquista significa desa-
fiar las estructuras de poder tanto dentro de
la antropologia como en el mundo mas amplio
cuestionando la jerarquia, la autoridad y la do-
minacion en todas sus formas. Es una practica
que rechaza la domesticacién del anarquismo
dentro de la academia y se distancia de la idea
de utilizar el conocimiento antropolégico me-
ramente para apoyar o informar movimientos
anarquistas. Se trata de una practica integral y
comprometida con la construccion de un mundo
mas justo e igualitario, donde la colaboracién y
la horizontalidad reemplacen la jerarquia y la
dominacion autoritaria.

Una antropologia anarquista no puede coexis-
tir comodamente con los criterios de productivi-
dad que caracterizan la profesionalizacion en
la disciplina. El anarquismo en la antropologia
opera como una disputa contundente contra un
aparato que ha capturado la disciplina dentro
de una dindmica de acumulacién bulimica de
publicaciones, transformando el conocimiento
en un producto de consumo para satisfacer los
indicadores y métricas de las burocracias aca-
démicas. Esta forma de imaginar y hacer antro-
pologia implica una critica radical a la forma en
que los sistemas de poder han estandarizado,
normado y aplanado lo que se considera rele-
vante en el ambito académico.

La antropologia anarquista no consiste en su-
mar una nueva corriente tedrica (como operé con
el marxismo) ni en delimitar un objeto de estu-
dio distinto. Implica, mas bien, interrumpir con-
diciones que hacen posible la disciplina como
un dispositivo autoritario. No se trata de usar la
antropologia para apoyar el anarquismo, sino de
ser anarquista dentro de la antropologia misma.

La antropologia anarquista no pretende refor-
mar la disciplina ni ampliarla para incluir pers-
pectivas disidentes. Alli donde los guardianes
buscan preservar el monopolio del conocimien-
to experto, la antropologia anarquista apues-
ta por una practica sin mediacién burocratica,
sin el peso de las jerarquias autoritarias que
domestican la imaginacion y las practicas. Su
fuerza radica en mostrar que el poder de esos
guardianes solo existe en la medida en que se
les concede obediencia.

La antropologia anarquista estd comprometi-
da con lo que Graeber (2015) llamaba “actuar
como si ya fuéramos libres” (p. 99). Esto impli-
ca no solo una actitud critica, sino una apuesta
prefigurativa: organizar los modos de producir
conocimiento y del hacer profesional de forma
coherente con los principios que se desean para
una sociedad libre. No se trata de “usar” el anar-
quismo como marco tedrico o ideoldgico, sino
de dejar que su critica radical a la autoridad, su
apuesta por la horizontalidad y su ética prefigu-
rativa permeen las maneras de investigar, escri-
bir, ensefiar y relacionarse con las personas y
las colectividades con quienes se trabaja.



66

| Eduardo Restrepo — Antropologia anarquista: posicionamiento anarquista en la disciplina

Notas

' El congreso se realizé del 8 al 11 de octubre en Santiago. La
documentacién del congreso se puede encontrar en el siguiente
enlace: https://4congresoanarquismos.noblogs.org/

2 Para ser justos con los organizadores, el congreso se desmarc6
de muchos protocolos que se replican en casi todos los eventos
académicos de este tipo a los que he asistido. No cobraron por asistir
ni por presentar ponencias. Muchas presentaciones se hicieron en
mesas redondas y se contd con un buen tiempo para la conversacion.

3 Por eso no resulta extrafio que Graeber (2011) considere que no
existe una antropologia anarquista propiamente dicha, sino apenas
fragmentos dispersos a la espera de ser articulados en un proyecto
coherente: “en realidad no existe una antropologia anarquista. Solo
hay fragmentos” (p. 49).

4 Entre los autores que han explorado lo que la antropologia puede
aportar al anarquismo, encontramos a Claudio Espinoza (2024),
David Graeber (2011), Gaya Makaran & Brancaleone Cassio (2024),
Beltran Roca (2008) o James C. Scott (2002).

5 El sentido comun disciplinario puede entenderse como el
conjunto, a menudo contradictorio y sedimentado, de supuestos
no examinados que, en contextos y comunidades académicas
especificas, delimitan lo que se considera pertinente y propio
de la antropologia. Este trasfondo tacito posibilita la imaginacién
antropoldgica al tiempo que naturaliza ciertas ideas y explica las
incongruencias entre lo que los antropdlogos dicen hacer y lo que
efectivamente hacen. Asimismo, permite comprender las resistencias
frente al examen critico de las narrativas sobre la disciplina y la
persistencia de un “narcisismo de las pequefas diferencias” que

Referencias bibliograficas

Cappelletti, A. J. (2010). La ideologia anarquista. E| Grillo
Libertario.

Espinoza, C. (2024). Antropologia y anarquismo: A propésito
de los cien afos del ensayo sobre el don. Antropologias del Sur,
11(22), 183-188.

Ferrero, L. (2025). Revistas cientificas: Un llamado a la
desobediencia. Ucronias, 12, 13-28. https://doi.org/10.5281/
zenodo.17419516

Graeber, D. (2011). Fragmentos de antropologia anarquista. Virus.

(2015). La utopia de las normas. Ariel.

Makaran, G. & Brancaleone, C. (2024). Alebrijes anarquicos:
Anarquia, praxis anticolonial y autonomia en América Latina. Bajo
Tierra, Eleuterio.

alimenta formas de patrioterismo disciplinario basadas en oposiciones
entre exterioridades, anterioridades y reclamos de autenticidad
(Restrepo, 2018).

5 Esto ha sido uno de los principios distintivos del anarquismo y
uno de los puntos con los que ha chocado con el marxismo: “Los
anarquistas saben (desde Proudhon y Bakunin) que una revolucién
que pretenda acabar con las diferencias de clase sin acabar al mismo
tiempo (y no més tarde) con el poder politico y la fuerza del Estado
esta inevitablemente condenada no s6lo a consolidar el Estado y
atribuirle la totalidad de los derechos, sino también a engendrar
una nueva sociedad de clases y una nueva clase dominante”
(Cappelletti, 2010, p. 15).

7 Los guardianes del establecimiento antropoldgico, figuras que,
amparadas por su autoridad académica o su capital simbdlico, se
arrogan el papel de custodios del canon. No siempre recurren a la
censura directa, aunque no dudan en hacerlo cuando sus intereses se
ven amenazados; su poder opera sobre todo mediante la imposicién
de criterios de validacién que determinan lo que puede o no ser
reconocido como legitimo dentro de la disciplina. Bajo |a retérica del
rigor y la calidad académica, actian como policias del pensamiento
que premian la conformidad y neutralizan la irreverencia. El sentido
comun disciplinario, con sus normas tacitas y sus protocolos de
legitimacion, es su principal instrumento de control: define lo que
cuenta como antropologia valida, quién puede hablar en su nombre
y cuales son los limites de su critica. Por eso, algo semejante a la
antropologia anarquista les resulta intolerable, ya que subvierte
los fundamentos mismos sobre los que se sostiene su dominio al
desafiar la jerarquias de las que se benefician.

Restrepo, E. (2018). Antropologias disidentes y sentido comun

antropoldgico. Publicar, 16(27), 9-16.
(2025). Antropologia anarquista. Asociaciéon Colombiana

de Antropologia.

Restrepo, E. & Escobar, A. (2009). Anthropologies hégémoniques
et colonialité. Cahiers des Amériques Latines, 62(3), 83-96.

Roca, B. (Ed.). (2008). Anarquismo y antropologia: Relaciones
e influencias mutuas entre la antropologia social y el pensamiento
libertario. La Malatesta.

Scott, J. C. (2002). Elogio del anarquismo. Capitan Swing.


https://doi.org/10.5281/zenodo.17419516
https://doi.org/10.5281/zenodo.17419516

