
REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

219 

 Interculturalidad en salud: encuentros y tensiones entre el 
sistema biomédico y el sistema tradicional en Chiloé1 

Silvia Garabito Valdés2  

Investigadora Independiente (Castro, Chile) 

 

RESUMEN 

El presente artículo examina los puntos de encuentro entre el sistema biomédico y el 
sistema tradicional de salud en Chiloé e identifica los factores que favorecen y los que 
dificultan la implementación de la interculturalidad en salud. Utilizando metodología 
cualitativa de investigación, se realizaron entrevistas semiestructuradas a médicos, 
sanadores tradicionales y usuarios de ambos sistemas de salud, datos que fueron 
estudiados siguiendo la técnica del análisis de contenido. A partir de la implementación de 
claves de lectura de la antropología médica y la teoría del reconocimiento de Axel Honneth, 
se observa que, si bien los entrevistados anhelan una mayor posibilidad de integración 
entre los modelos, existe en la práctica un debilitamiento del sistema tradicional y una 
predominancia del sistema biomédico, sobre todo por razones históricas y culturales. Las 
principales tensiones observadas están relacionadas con un bajo reconocimiento de la 
cultura local y sus tradiciones, así como con deficiencias institucionales. Esto se traduce 
en atenciones de salud con baja pertinencia cultural. 
 
Palabras claves: Interculturalidad en salud, Sistema biomédico, Sistema tradicional, 
Chiloé.  
 

Interculturality in Health: Points of Convergence and 
Tensions Between Biomedical and Traditional Health 

Systems in Chiloe 

 
ABSTRACT 

This article examines the points of convergence between the biomedical system and the 
traditional health system in Chiloe, identifying the factors that both favor and hinder the 
implementation of intercultural health. To this end, a qualitative research methodology was 
developed, using semi-structured interviews with physicians, traditional healers, and 
users of both health systems. The data were analyzed through content analysis. From the 
perspective of medical anthropology and Axel Honneth’s theory of recognition, one of the 
main findings, is that, although the interviewees express a desire for greater integration 
between the models, there is evidence of a weakening of the traditional system and a 

 
1  Este artículo deriva de la investigación realizada para obtener el grado de Magíster en Antropología por la 
Universidad Academia de Humanismo Cristiano y que llevó por título “Interculturalidad en Salud: Encuentros y 
Tensiones entre el Sistema Biomédico y Sistema Tradicional en Chiloé”.  
2 Psicóloga y Magíster en Antropología por la Universidad Academia de Humanismo Cristiano. Correo 
electrónico: sagarabito@gmail.com. Código ORCID: https://orcid.org/0009-0001-0065-742X.  

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index
mailto:sagarabito@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-0065-742X


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

220 

predominance of the biomedical model, mainly for historical and cultural reasons. The main 
tensions observed are related to the low recognition of local culture and its traditions, as 
well as institutional shortcomings in the field, which result in health care with low cultural 
relevance. 
 
Keywords: Interculturality in health, Biomedical system, Traditional system, Chiloe.  

 

DOI: 10.25074/07198051.45.3038 

Artículo recibido: 17/10/2025 

Artículo aceptado: 18/12/2025 

 

INTRODUCCIÓN 

A partir del regreso a la democracia en Chile comienza a gestarse la necesidad de 

promover la salud intercultural en las políticas públicas. En 1989, producto del Acuerdo de 

Nueva Imperial, los pueblos originarios comprometieron su apoyo a Patricio Aylwin a 

cambio de que se reconocieran sus derechos económicos, sociales y culturales, entre 

otros. En 2008, el Estado de Chile ratificó el Convenio Nº 169 de la Organización 

Internacional del Trabajo, que protege los derechos de los pueblos originarios.   

En este contexto, en 1992 se implementó en el área de la salud el primer Programa de 

Salud Mapuche (PROMAP), “cuyo objetivo fue entregar una atención de salud con 

pertinencia cultural, favoreciendo la complementariedad entre los sistemas médico 

indígena y el sistema oficial” (Manríquez-Hizaut et al., 2018, p. 759). Posteriormente, en 1996, 

surgió el Programa Especial de Salud y Pueblos Indígenas (PESPI), cuyo objetivo es 

“resolver las inequidades en salud para personas pertenecientes a pueblos indígenas 

provocadas por barreras culturales (lingüística, identitaria, diferencias en percepción de 

problemas de salud, entre otras)” (DIPRES, 2020). Este se formalizó institucionalmente en 

el año 2000 (Bustos, 2024) y actualmente opera en las 16 regiones del país. Sin embargo, 

el porcentaje de establecimientos de salud que incorporan atención con pertinencia 

cultural en zonas donde hay alta concentración de pueblos originarios alcanzaba solo un 

24 % en 2023 (DIPRES, 2024). Durante los primeros años de implementación de este 

programa hubo importantes experiencias de salud intercultural en la IX Región, conocidas 

como “elefantes blancos de la salud intercultural en Chile” (Bolados, 2012, p. 139) en 

referencia al hospital Makewe, que fue pionero en atenciones tradicionales mapuches, así 

como el Centro de Salud Familiar Boroa Filulawen y el Centro de Salud Ñi Lawentuwün 

(Bolados, 2012).   

En paralelo, en 2001, en el gobierno de Lagos, surgió el programa Orígenes con el objetivo 

de “mejorar la situación de salud de la población indígena, fortalecer su medicina indígena, 

la eliminación de barreras culturales, la ampliación del acceso físico a los servicios 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

221 

públicos y la pertinencia y adecuación de las prácticas de los funcionarios públicos” (Le-

Bert et al., 2004, p. 9). Lamentablemente esta política tendió a complejizar la participación 

de los pueblos originarios ya que el proceso de adjudicación de recursos era complicado y 

burocrático (Bolados, 2012).  

La implementación de estas iniciativas institucionales ha dado lugar a un conjunto de 

investigaciones que han develado las dificultades profundas que atraviesan las prácticas 

promotoras de la interculturalidad en salud en Chile (Bustos, 2024; Leighton, 2010; Boccara, 

2007; Poblete y Goldstein, 2019; Manríquez-Hizaut et al., 2018; Pérez et al., 2016). Al respecto 

se ha planteado la existencia de un choque entre las miradas del sistema biomédico y el 

sistema tradicional mapuche, ya que cada uno presenta distintas conceptualizaciones de 

la salud y la enfermedad (Poblete y Goldstein, 2019). Asimismo, se ha señalado que el 

sistema de salud adopta una visión folclorizante de la medicina indígena y que no logra 

comprender aspectos fundamentales de su cultura, tales como “el reconocimiento de la 

autodeterminación o el autogobierno” (Poblete y Goldstein, 2019, p.7). 

Otra dificultad es “la hegemonía del conocimiento biomédico como un elemento que se 

opone a la relación equitativa con el sistema de salud mapuche” (Pérez et al., 2016, p. 124). 

Esto opera como un obstaculizador de la implementación de la salud intercultural debido 

a la falta de reconocimiento de los derechos del pueblo Mapuche por el Estado, lo que 

dificulta poder establecer una relación de respeto mutuo (Pérez et al., 2016). En la misma 

línea de consideraciones, se cuestiona “el grado de validación que se hace de los saberes 

culturales en salud de las sociedades indígenas […] y el real cambio en las actitudes y 

representaciones ideológicas” de los profesionales biomédicos en relación con dicha 

población (Manríquez-Hizaut et al., 2018, p. 176). Al respecto, Bustos (2024) señala que las 

acciones emprendidas en torno a la salud intercultural han sido promovidas siempre por 

la voluntad personal de la población indígena local o la de pequeños grupos de 

profesionales, pero sin una consideración integradora.  

En el contexto del territorio investigado, Chiloé, los trabajos del doctor Jaime Ibacache y la 

antropóloga Alejandra Leighton han dado cuenta de la relevancia de considerar la realidad 

de los pueblos indígenas para una concepción pertinente de salud y enfermedad en 

términos culturales. Al respecto, Ibacache ha identificado cuatro síndromes culturales en 

la provincia de Chiloé: el mal, el susto, el sobreparto y la corriente de aire. La importancia 

de estas investigaciones radica en que relevan que el “enfermar de la población está 

influido fuertemente por la cultura” (Leighton, 2010, p. 25) 

A partir de esta investigación, los autores plantean que debería haber mayor acercamiento 

entre el sistema biomédico y el sistema tradicional para contribuir en los procesos de 

sanación de los pacientes. Para ello, los autores proponen indagar en ambos sistemas 

médicos, a saber, biomédico y tradicional, en relación con “los argumentos que cada uno 

defiende” (Leighton, 2010, p. 242), es decir, “los valores, sistemas de creencias y prácticas 

que existen en ambos, para poder generar una integración efectiva y eficaz” (p. 242) y poder 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

222 

llegar a implementar la interculturalidad en salud entendida desde la perspectiva de 

Ibacache y Oyarce (1998, como se cita en Campos 2009) como “la capacidad de moverse 

equilibradamente entre conocimientos, creencias y prácticas culturales diferentes 

respecto a la salud y la enfermedad, la vida y la muerte, el cuerpo biológico, social y 

relacional. Percepciones que a veces pueden ser incluso contrapuestas” (p. 35-36). 

En este artículo, nuestro interés es abordar el caso de Chiloé, territorio habitado por el 

pueblo Chono y posteriormente por el pueblo Mapuche-Huilliche, sobre los cuales hay 

vestigios que indican que llegaron hace 800 años al archipiélago (Leighton, 2010). Según 

Rojas Flores (2002), este territorio ha gestado características particulares, principalmente 

por su aislamiento del continente, por la evangelización cristiana y por el profundo 

“mestizaje étnico y cultural” (p. 45) entre indígenas y españoles a partir de su llegada en el 

siglo XVI. Estas condiciones diferencian culturalmente al pueblo Huilliche del pueblo 

Mapuche de la IX Región en cuanto al sistema chamánico que inicialmente fue común para 

ambos. 

En la sociedad huilliche-mapuche existían dos tipos de personas que tenían conexión con 

el mundo espiritual: los/las machis, que podían comunicarse con los “espíritus celestes” y 

que estaban dotados/as de “poderes espirituales” (Rojas, 2002, p. 19) y los kalku, que 

estaban “ligados a las fuerzas malignas” (Rojas, 2002, p. 19).  

 A partir del siglo XVIII, se produce en Chiloé un proceso de evangelización dirigido por los 

jesuitas. La difusión del cristianismo impactó en el sistema chamánico huilliche, ya que 

el/la machi deja de ser “el mediador entre la comunidad y los espíritus superiores” (Rojas 

Flores, 2002, p. 53) al ser reemplazado/a por Dios y los santos patronos, por lo que sus 

funciones quedan reducidas al mínimo (Rojas, 2002). Sin embargo, el lugar de los brujos o 

hechiceros herederos de los kalku tuvo otro giro, ya que estos no encontraron en la Iglesia 

católica una contraparte que se comunicara con los espíritus malignos y destructivos, lo 

que fortaleció su poder en la comunidad. 

Dentro de este contexto emerge una agrupación de brujos y curanderos en Chiloé llamada 

la Recta Provincia como “resistencia a la dominación española (Cárdenas et al., 1993, como 

se cita. en Leigthon, 2010, p. 75) y “fuente de poder para amedrentar a los españoles, 

aprovechando los temores que se originaban en sus propias concepciones sobrenaturales. 

Las acciones de resistencia de estas organizaciones habrían comprometido el ámbito 

personal, social, político, religioso y cultural” (Leigthon, 2010, p. 75). Esta organización hizo 

mella en el poder instituido y la Iglesia católica y, en consecuencia, fue perseguida (Urbina, 

2009).   

Este recorrido aporta un panorama general de la cultura chilota que nos da luces para 

comprender los vestigios de esta historia como factores socioculturales que inciden en la 

interculturalidad en salud. Precisamente, es en este entramado que surgen las preguntas 

de investigación: ¿Qué factores socioculturales se despliegan en la implementación de la 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

223 

interculturalidad en salud en un territorio como el de Chiloé? ¿De qué tensiones informa el 

encuentro entre distintos sistemas de salud en este territorio? A partir de estos 

cuestionamientos, el objetivo del presente artículo es examinar los puntos de encuentro 

entre el sistema biomédico y el sistema tradicional de salud en Chiloé con el fin de 

identificar los factores que favorecen y los que dificultan la implementación de la 

interculturalidad en salud en este territorio. Esto será abordado considerando algunos 

debates situados por la antropología médica crítica, la cual incorpora a la biomedicina 

como objeto de estudio antropológico (Oyarce, 2018a), y la teoría del reconocimiento de 

Axel Honneth (1992). 

Una de las líneas de investigación de la antropología médica son los sistemas médicos, los 

cuales, según Citarella y Zangari (2009), pueden ser descritos en términos de “un modelo, 

diversos agentes y las prácticas médicas” (p. 78) y considerando la estrecha vinculación 

que existe entre el “sistema médico (conocimiento, creencias y prácticas) y su contexto 

sociocultural” (p. 78). Como el foco de esta investigación es la salud intercultural entendida 

como “una plataforma conceptual para el desarrollo de políticas de salud que apunten, por 

un lado, a la adecuación de los programas y servicios a las necesidades específicas de la 

población originaria” (Citarella y Zangari, 2009, p. 77) y, por el otro, a la “valorización y 

rescate de las tradiciones de la medicina originaria” (Citarella y Zangari, 2009, p. 77), se 

analizará el sistema tradicional y el sistema biomédico, caracterizado por Menéndez (1989) 

como el modelo médico hegemónico3. 

Como lo ha indicado Menéndez (2006), este entramado intercultural se caracteriza por la 

articulación de complementariedades, equidades y cooperaciones, pero también por estar 

forjado al calor de competencias, asimetrías y lucha. De este modo, aparece siempre como 

un campo de disputas, poderes y resistencias, tal como lo ha enfatizado Walsh (2007), quien 

plantea que la interculturalidad es un “principio ideológico que apunta a la transformación 

de las actuales estructuras, instituciones y relaciones de la sociedad con miras hacia la 

conformación de poderes locales alternativos, el estado plurinacional y una sociedad 

distinta” (como se cita en Oyarce, 2018b, p. 15). Por su lado, Oyarce (2018b) plantea que esta 

mirada tiene que ver con una postura política y epistemológica, donde se establecen 

relaciones “horizontales interétnicas que se construyen a través de nuevos ordenes 

sociales” (p. 14) y que “permiten enfrentar la colonialidad del saber y la geopolítica 

dominante de conocimiento” (p. 16).  

La teoría del reconocimiento social de Axel Honneth (1992), por su parte, emerge como una 

crítica a las concepciones de justicia prevalecientes en el siglo XX. Al respecto, el autor 

 
3 Este es el conjunto de prácticas, saberes y teorías generados por el desarrollo de lo que se conoce como 
medicina científica, que desde fines del siglo XVIII fue estableciendo como subalterno el conjunto de prácticas, 
saberes e ideologías teóricas hasta entonces dominantes en las sociedades hasta lograr identificarse como la 
única forma de atender la enfermedad legitimada tanto por criterios científicos como por el Estado (Menéndez, 
1989, p. 1). 

 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

224 

plantea que la justicia social no solo debe considerar la equidad en los bienes materiales, 

sino que, además, debe establecer un reconocimiento recíproco de los sujetos 

participantes de una relación social. Como lo han enfatizado Revuelta y Hernández-

Arencibia (2019), Honneth desarrolla un modelo que considera tres esferas del 

reconocimiento que dan cuenta de la integración de los sujetos a la sociedad: la afectiva, 

que asocia las relaciones íntimas familiares; la política, relacionada con el ámbito del 

derecho, puesto que las leyes permiten otorgar derechos a personas que han sido 

excluidas de estos y restituirlos como a los demás miembros de su comunidad; y la social, 

relativa a la valoración de los sujetos en las sociedades contemporáneas por la realización 

de un trabajo formal. 

Los fundamentos teóricos de Honneth se desarrollan a partir de la observación de “los 

errores conceptuales en los que se ha incurrido frente a la necesidad de explicar el 

proceso de reificación social” (Espiter, 2021, p. 1) porque el análisis está basado en una 

comprensión fenomenológica del entorno y de “las condiciones de objetivación sufridas 

por los individuos” (Espiter, 2021, p. 1). A partir de este enfoque, critica la relación sujeto-

objeto que ha prevalecido en la modernidad, y en la que se funda el conocimiento científico, 

por presentar una división “entre lo cognoscente y lo cognoscible” (Espiter, 2021, p. 4). Este 

es el caso del sistema biomédico, que tiene como base el conocimiento científico y donde 

prevalece esta mirada epistemológica que considera que el sujeto está separado del objeto 

para conocer la realidad y que niega los procesos intersubjetivos y las experiencias 

situadas que ocurren en el encuentro entre ellos, en este caso entre médico y paciente. 

METODOLOGÍA 

La investigación utilizó una metodología cualitativa (Flick, 2007), pertinente para la 

comprensión de los factores que favorecen o dificultan la implementación de 

interculturalidad en salud en Chiloé. Su uso cobra relevancia a la hora de detectar los 

sentidos y significados que ofrecen los diversos actores implicados en el problema de 

investigación. Al mismo tiempo, permite situar el lugar de enunciación de la propia 

investigadora, consideración importante debido a la implicación que se deriva tanto de su 

trabajo como psicóloga clínica en centros de salud de la localidad de Castro durante 2023, 

así como de su participación en calidad de colaboradora en una comunidad indígena 

williche durante 2022 y 2023. Cabe señalar que desde 2021 vive en la localidad de Huillinco, 

en una zona rural, lo que le ha permitido conocer en profundidad la cultura local. 

Se realizaron 9 entrevistas semiestructuradas, en el entendido de que estas permiten 

generar conversaciones adecuadas sobre el problema de investigación al mismo tiempo 

que resguardan un clima respetuoso y ameno (Flick, 2007). 

Los participantes se seleccionaron según los siguientes criterios de inclusión y 

privilegiando la heterogeneidad de la muestra (Ahmed, 2025): posición de género, edad, 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

225 

localidad, vinculación al sistema de salud y ascendencia indígena, con base en la hipótesis 

de que tendrían mayor cercanía con los sistemas tradicionales de Chiloé. 

Tabla 1 

Características de los participantes en las entrevistas semiestructuradas 

Pseudónimo Edad Sexo Localidad Estamento 

Juan 30 Hombre Huillinco Sanador tradicional 

Cecilia 75 Mujer Castro Sanadora tradicional 

     

Alicia 61 Mujer Castro Médica alópata 

Pablo 70 Hombre Castro Médico alópata 

Karin 40 Mujer Castro Funcionaria, salud pública 

Damian 40 Hombre Castro Usuario de ambos sistemas 

 

Luis 24 Hombre Quinchao Usuario con ascendencia indígena 

Fernanda 30 Mujer Quinchao Usuaria con ascendencia indígena 

Carmen 76 Mujer Huillinco Usuaria de ambos sistemas 

Nota. Elaboración propia 

El material producido fue sometido a un análisis de contenido privilegiando una perspectiva 

emergente de trabajo (Canales, 2014). A partir de esta revisión se establecieron las 

siguientes categorías, las cuales fueron sometidas a interpretación: caracterización del 

sistema biomédico, caracterización del sistema tradicional, complementariedad entre 

sistemas (biomédico y tradicional), interculturalidad y políticas públicas. Cada categoría 

permitió una aproximación al problema central de este trabajo, relacionado con analizar 

los factores que favorecen y dificultan la implementación de una perspectiva intercultural 

en salud en Chiloé. 

Respecto a las consideraciones éticas de la investigación, el estudio resguardó los 

estándares de confidencialidad y anonimato de la información, para lo cual utilizó un 

modelo de consentimiento informado firmado por los participantes. Por esta razón, en los 

resultados no se revelan los nombres de las personas entrevistadas y se utiliza un 

pseudónimo. Asimismo, se anonimizan las instituciones utilizando nombres genéricos. 

 

 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

226 

RESULTADOS 

A continuación, se presentan algunos de los resultados de la investigación en un horizonte 

de comprensión de los aspectos fundamentales que favorecen o desfavorecen la 

implementación de la salud intercultural en Chiloé.  

Valoración del sistema biomédico  

En primer lugar, es importante destacar que la mayoría de los participantes relatan que 

acuden a un establecimiento del sistema biomédico cuando enfrentan una enfermedad o 

problema de salud complejo. 

Mira, comúnmente… En la instancia que yo he estado enfermo de cualquier de problema, 

esto, más comunes acá en Chiloé son en esta época los resfríos, enfermedades como 

amigdalitis y cosas así, resfríos en general. Acudimos al hospital de urgencia, es lo común 

(Damian, Castro, usuario de ambos sistemas).  

Mmm, principalmente, en caso mío, aquí a la posta que está en Quinchao. Caso, ya que es 

algo más, más más más interno, quizás urgencia, eso sería… los lugares donde voy yo 

cuando me enfermo, cuando tengo algún dolor, alguna cosa (Luis, Quinchao, usuario con 

ascendencia indígena). 

Yo me he tratado de confiar, en las cosas que sé que hacían mis mayores, sobre todo en el 

tema de las de las heridas, de repente, no sé, uno se pasa a cortar con las hachas o con 

herramientas, cosas así. […] pero para cosas más graves, yo he ido al consultorio, por 

ejemplo, por mí para hacer ver los controles de tiroidismo, de porque tengo unos nódulos 

en la tiroides (Fernanda., Quinchao, usuaria con ascendencia indígena). 

…  una vez me dio vértigo, estaba totalmente fuera de mi conocimiento. Y ahí no sabía qué 

hacer. Así que, o sea, sí hice cosas, pues que más bien son como relajantes por un tema de 

que el vértigo puede darte por causa de mucho estrés o demasiadas cosas que sobrellevan, 

entonces el vértigo te viene como a parar un poco, pero uno igual se asusta porque si está 

sola no sabes qué hacer, […] necesitas de una persona que te ayude, que te cuide cuando 

estás sola. Ya como está con la mentalidad de que uno no puede o de que de repente, no sé, 

por la casa te puede pasar algo y ya como que uno mismo es el responsable de aquello 

tiene que acudir al CESFAM (Fernanda, Quinchao, usuaria con ascendencia indígena). 

 

[…] ahora me acordé del médico que me encontró asmática, ya, Bastías. Bastías era de 

Chonchi y me dijo: “tú tienes asma cardiaca, tienes que tener mucho cuidado, no subir de 

peso” […]. Ese médico fue el médico de Chonchi, ese sanó mucha gente, a mucha… (Carmen, 

Huillinco, usuaria de ambos sistemas). 

Este punto se relaciona con un aspecto importante indicado por los entrevistados: la 

confianza que presentan en los espacios biomédicos de salud, sobre todo cuando se acude 

por diagnósticos y eventuales tratamientos. En su conjunto, estos relatos comunican una 

valoración del sistema biomédico que puede leerse como relacionada a la eficiencia que 

provee. Desde un punto de vista antropológico seguimos el planteamiento de Ana María 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

227 

Oyarce que establece que la creencia en el conocimiento científico más bien daría cuenta 

de una relación compleja del saber occidental, en el sentido que los saberes ancestrales 

han sido progresivamente desplazados por los médicos y progresivamente 

desvalorizados, por lo que se recurre a ello más bien por problemas menores (Espinoza, 

Contreras y Campos, 2021). No deja de llamar la atención que esta mentalidad también se 

encuentra instalada en personas mayores, tal como lo deja ver nuestra entrevistada de 

Huillinco, quien indica confiar en el diagnóstico certero de un médico alópata que “sanó a 

mucha gente”. Al respecto, también es interesante lo que plantea la entrevistada de la 

localidad de Quinchao cuando señala que ya hay una “mentalidad de que uno no puede”. 

Pero, ¿qué cosa uno no puede realizar? ¿Confiar en el saber ancestral de los mayores? ¿Por 

qué no se podrá confiar?  

Al respecto, Pablo, médico alópata de Castro, señala que la gente del archipiélago “cree” 

en el sistema biomédico porque “hay más máquinas, hay más escáner y esto es todo más 

moderno”. Probablemente alude a una valorización de la modernidad versus los saberes 

ancestrales y la cultura tradicional que, según Bolívar Echeverría (2011 [2005]), representan 

en ese registro lo obsoleto, lo inconsistente y lo ineficaz. 

Centralización de los procesos de atención de salud 

Un segundo elemento a destacar dice relación con la estructura de funcionamiento de la 

red de salud en Chiloé. Esta presenta una organización extremadamente centralizada. 

Muchas atenciones se deben realizar en el hospital de Castro, fundamentalmente por falta 

de especialistas en otros establecimientos de la red de salud. Por ejemplo, en la isla de 

Quinchao existe un hospital comunitario que, sin embargo, no atiende partos, tal como lo 

señala una joven madre de aquel lugar: 

La cosa es que no es por encontrarlo malo, sino que de partida uno no puede parir ahí por 

un tema de las políticas de salud que son centralistas. Entonces no le va a importar si son 

35.000 personas que se atienden ahí, sino que no alcanzan el nivel o que el nombre del 

hospital tiene hospital comunitario, entonces nunca va a importar la salud, la atención de 

esas personas, sino que importa la categoría en que se encuentra este hospital o en el lugar 

que se encuentra este hospital (Fernanda, Quinchao, usuaria con ascendencia indígena). 

Esta situación es experimentada diariamente por los pacientes entrevistados, quienes son 

derivados desde las islas y los sectores rurales al único hospital de alta complejidad de 

Chiloé, ubicado en Castro, lo que implica que deben costear altos importes en transporte 

y alojamiento. Si bien en la isla de Quinchao existe un hospital, este no cuenta con los 

recursos para el desarrollo de atenciones que son requeridas por los usuarios. De la 

misma forma, otro de nuestros entrevistados problematiza la forma en que están 

organizadas las atenciones médicas en esta isla, que corresponde a un sector rural. Allí 

se realizan en establecimientos que dependen de la municipalidad y que muchas veces 

presentan escasez de insumos o inmobiliario defectuoso, lo que afecta la atención de los 

pacientes. El entrevistado reclama que en algunas oportunidades ha ido al hospital y se ha 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

228 

percatado que los dentistas no están con pacientes, pero no lo han atendido porque no 

tiene hora asignada. En este caso, la molestia tiene que ver con la falta de coordinación 

entre el hospital y los centros de salud que dependen de la municipalidad:  

… la dirección Departamento de Salud igual tiene harto problema de lucas, pues nunca tienen 

todos los insumos médicos y a veces la silla del dentista está mala, y no te pueden atender 

y en el hospital [de Achao] como que eso les da igual y yo varias veces he ido a preguntar 

abajo [al hospital] dónde está el dentista e incluso teniendo la tarde libre, en la tarde no 

teniendo a nadie, pero tienen que darte la hora y uno va y no, no se puede, entonces eso es 

como igual bien, bien penca (Luis, Quinchao, usuario con ascendencia indígena). 

Desde nuestro punto de vista, estos aspectos no se relacionan solamente con el asunto de 

la falta de infraestructura hospitalaria en las pequeñas islas o en zonas rurales, sino 

también con un problema de trato con los habitantes de los diferentes territorios, muchas 

veces alejados del centro administrativo. El que reciben es un trato diferenciado, que 

depende del lugar de residencia; incluso se puede afirmar que hay discriminación, lo que 

da cuenta de las desigualdades que a diario afectan la vida cotidiana de quienes necesitan 

una atención de salud en Chiloé. Los problemas que trae aparejada la extrema 

centralización de las atenciones de salud en la isla parecen evidentes desde el punto de 

vista de nuestras entrevistadas. El nivel adecuado de atención se aprecia como 

insuficiente: nunca se tienen todos los insumos médicos que se necesitan o los 

profesionales de salud no están cuando se les requiere.  

No obstante, para efectos de lo que nos interesa, es importante recalcar que la 

centralización puede interpretarse también como el despliegue de una discriminación 

hacia los habitantes del territorio en lo que concierne a la provisión de salud toda vez que 

esta depende casi exclusivamente de la zona en que se habite. En ese sentido, es posible 

hablar de discriminación de unos habitantes respecto de otros o, al menos, de una 

desigualdad en la entrega de salud, sobre todo hacia las personas que viven en los 

sectores rurales de la isla. Esta diferencia daría cuenta del funcionamiento de un modelo 

de salud que no considerada de manera adecuada las condiciones de vida y la pertinencia 

territorial de algunos habitantes y que impone una única forma de atención.  

Es importante reconocer aquí que este modo de atención impide que haya un acceso a la 

salud con pertinencia territorial en la medida en que su dispositivo completo solo está 

disponible y se ofrece en la ciudad. Por supuesto, el problema de fondo no solo remite a 

una cuestión económica relacionada con los gastos excesivos que una persona debe 

desembolsar en cada traslado hacia dichos centros, sino a que el dispositivo mismo de 

salud está construido sobre la base de una ausencia de pertinencia territorial: por eso los 

especialistas no van a los territorios más alejados, aunque en el archipiélago de Quinchao 

viven 35.000 personas que requieren atención médica. Se actualiza entonces lo que 

Honneth (1992) indica como una falta de reconocimiento hacia las personas, en este caso 

hacia las particularidades culturales de los habitantes de la isla.  

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

229 

Debilitamiento de la medicina tradicional en el archipiélago de Chiloé 

Un segundo elemento a destacar es lo que hemos denominado como debilitamiento de la 

medicina tradicional en Chiloé. Varios entrevistados relataron que los sanadores 

tradicionales eran escasos y que si bien muchos habían recibido atención cuando eran 

pequeños, consideraban que ya no existían machis levantadas4 en el territorio huilliche. De 

hecho, el único machi que pudimos entrevistar viaja mensualmente desde Temuco a la isla. 

Una entrevistada, de la localidad de Huillinco rural, cuenta la historia de la discontinuidad 

y el desdibujamiento que, con el pasar de los años, ha experimentado el saber tradicional: 

No sé si quedará alguna de antigua, antigua, no sé… La última que murió hará unos 50, hace 

tiempo a ver… 50 años ya, y la otra que era… que curaban a la gente fracturada. Eso debe 

ser unos 30 o 40 años. 

No no, no. Gente que siga su carrera donde ellas, no. No dejaron, no quedaron los hijos, los 

nietos, nada. 

No, pues no siguieron, porque después ya vino la tecnología nueva y después ya vinieron los 

médicos, vinieron las matronas, los que arreglaban las fracturas de hueso, las cortaduras 

de no sé qué (Carmen, Huillinco, usuaria de ambos sistemas). 

Según Carmen, hace medio siglo que no es posible apreciar la presencia de una curandera 

ancestral: han desaparecido. Los elementos de conocimiento de las machis, referidos a 

“las experiencias asimiladas y sistematizadas” (Bonfil, 1988, p. 6) que elaboraron en sus 

prácticas ancestrales, parecieran no haber sido transmitidos. Ni sus hijos ni sus nietos 

han podido heredar ese saber-hacer: no se ha perpetuado con el tiempo. Otra de nuestras 

entrevistadas comenta, en relación con la existencia de machis en la isla donde vive: 

Machi no hay actualmente en el archipiélago de Chiloé, no hay levantadas, así que se sepa 

[…]  sé que no hay. Hay gente que dice ser machi, pero hace remedio, hace remedio de 

“sustos”, que son cosas como bien antiguas, pero eso no es ser machi (Fernanda, Quinchao, 

usuaria con ascendencia indígena). 

Este relato comunica que la idea de la machi aún aparece en las representaciones 

colectivas de los habitantes, incluso en las creencias de las personas, porque hay gente 

que “dice ser machi” pero, por lo que hacen, la entrevistada señala que “eso no es ser 

machi”, como si hubiera una disputa de poder o de apropiación en relación con la misma 

identidad de la machi. Es interesante contrastar el relato recién mencionado con el que 

pudimos obtener del machi de Temuco, quien comenta: 

 
4 Para que una persona llegue a ser machi debe pasar una “serie de pruebas rituales” (Díaz et al. 2004, p. 12) y 
para ello debe haber una comunidad que sostiene el proceso y lo reconoce como tal (Citarella y Zangari, 2009). 
La expresión que “no hay machis levantadas” se refiere a que, en Chiloé, por el debilitamiento de los sistemas 
chamánicos, ya no hay comunidades que puedan sostener el proceso de iniciación del/la machi.  

 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

230 

… la machi significa que tiene que tener kultrún, que tiene que cantar, que tiene que hacer 

rogativas, un baile, un complemento muy grande; así y una machi, una persona de sabiduría 

que une a las familias, una persona que trabaja la unión familiar. Una machi no es tanto 

como de meterse en la brujería, que la cosa para allá, que para acá. Una machi tiene que 

ser un solo camino… (Juan, Huillinco, sanador tradicional). 

El saber de la machi “se basa en el poder de las curaciones simbólicas, con una fuerte 

participación de la comunidad” (Citarella y Zangari, 2009, p. 80). Esta figura representa una 

autoridad espiritual y religiosa dentro de la comunidad y por ello es reconocida y valorada 

(Leigthon, 2010), tal como lo señala el machi entrevistado, quien enfatiza la relevancia de 

las ceremonias que realiza, su sabiduría y la importancia que esto tiene en la unión familiar. 

El machi es el encargado de mantener el equilibrio entre las fuerzas del bien y del mal, es 

decir, que tiene que ser de un “solo camino” y no debe meterse en “brujerías”. Cabe señalar 

que en Chiloé existe la creencia de que los brujos son los que pueden hacer “males” a las 

personas, ya que los hechiceros o brujos de la cultura chamánica no pudieron dejar atrás 

la carga negativa que les fue adjudicada después de la destrucción del sistema chamánico 

por parte de la Iglesia católica (Leigthon, 2010). Es justamente este punto uno de los 

elementos que nuestros entrevistados enfatizan para dar cuenta del debilitamiento de la 

medicina tradicional, especialmente de la machi en Chiloé: “es que aquí igual pasó una 

situación complicada, como se dice, hace muchos años atrás. Entonces, eso hizo que igual 

el espíritu de la verdadera machi se aleje de aquí, por la persecución que hubo” (Juan, 

Huillinco, sanador tradicional).   

El debilitamiento informado de las prácticas de la machi en Chiloé se generó a partir de la 

persecución de estas potentes tradiciones ancestrales utilizadas tanto para sanar y/o 

enfermar.  

Por su parte, Leigthon (2010) señala que en la década de 1970 hubo un fuerte impulso de 

fortalecimiento de la salud pública en Chiloé, lo que se evidenció en la creación de una red 

de establecimientos en el archipiélago y una capacitación importante a paramédicos. 

Ambas situaciones trajeron significativos beneficios en la salud de la población, que vivía 

en condiciones precarias. Sin embargo, también trae aparejada la persecución de la 

medicina tradicional “de manera de evitar los partos domiciliarios y la atención de salud 

por parte de los y las sanadoras tradicionales” (p. 36). Esto se evidencia en lo señalado por 

Pablo sobre las funciones de los paramédicos: 

… los técnicos paramédicos de las primeras postas de salud rural, el Ministerio les daba la 

orden que tenían que perseguir a los sanadores tradicionales que habitaban en la isla y 

resulta que muchos de esos sanadores tradicionales eran parientes de los técnicos, 

paramédicos. Eran su propia madre, sus tías abuelas, qué sé yo… No sé, ahí empezó todo 

este descalabro de generar solamente una cultura hegemónica. Cierto que estaba muy 

vinculado con el poder económico de una élite (Fernando, Castro, médico alópata). 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

231 

De esta manera se instaló una supremacía del modelo biomédico de salud y se dejó de 

lado el conocimiento ancestral cuyas portadoras eran las machis y los distintos 

especialistas de la medicina tradicional.  

Complementariedad entre sistemas (biomédico y tradicional): integración de saberes  

En las voces de los entrevistados aparecieron algunas experiencias de integración de 

saberes médicos y también la manifestación del deseo de integración entre ambos 

sistemas. Uno de ellos cuenta que sufrió un grave accidente y que estuvo un tiempo 

prolongado en recuperación en su domicilio, donde recibió atención por parte de un médico 

alópata con conocimiento de medicina ancestral:  

… en ese proceso de recuperación que yo tuve, a mí me venían a atender a mi casa. Entonces 

un doctor, que creo que es lonko de una comunidad mapuche williche de acá, él también 

usaba la medicina tradicional, pues él también me ayudó con eso. Un médico general, que 

trabaja en un programa de asistencia a pacientes en el hogar […] y él me daba ungüentos de 

matico, él fue uno que me ayudó también con mis cicatrices […]  me acuerdo de él (Damian, 

Castro, usuario de ambos sistemas). 

Además, cuenta que el médico incorporaba a su familia en el tratamiento: 

Y él le tenía ese manejo, ese conocimiento […] Siempre me comentaba de eso y hablaba con 

mi mamá, pero como yo tenía mi mamá sabía de las yerbitas. Él le decía a ella, y me hacían 

los ungüentos, las hierbitas para que tomara y ella lo recomendaba mucho. (Damian, Castro, 

usuario de ambos sistemas). 

Con este médico, que integraba el saber biomédico y tradicional, se pudo establecer una 

conexión con la madre del paciente: el primero le explicó cómo hacer los ungüentos de 

matico, ya que ella sabía de “hierbitas”. Se da un reconocimiento mutuo: entre el médico, 

lonko de una comunidad con conocimientos de medicina ancestral, y la madre del paciente, 

conocedora de esos saberes, lo que permitió generar una relación de confianza, que es la 

base para la implementación de una mirada intercultural, así como de justicia social, según 

Honneth (1992). 

Cabe señalar que este encuentro sucede en el domicilio del paciente, en el contexto de una 

relación más íntima, no en la esfera de lo público, lo que habla del lugar que sigue ocupando 

la medicina tradicional en la provincia de Chiloé, es decir, el de un espacio de reminiscencia 

de lo ancestral, oculto y perseguido institucionalmente durante años. Sin embargo, en el 

relato del entrevistado se denota una valoración positiva cuando este agrega que esta 

integración de saberes permite una mayor diversidad de medicamentos en beneficio de los 

pacientes: 

Eso valoro de las dos, los sistemas de salud, que se agranda la variedad, porque cuando tú 

vas al hospital permanente como que hay pastillas, jarabe. En cambio, en el sistema 

tradicional, como que hay más hierba, hay más infusiones, algo más cercano al natural 

(Damián, Castro, usuario de ambos sistemas). 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

232 

En su experiencia aparece la variedad de tratamientos que ha podido recibir de un lado y 

de otro, lo que da cuenta de que la integración de los saberes es posible: por una parte, 

jarabes y pastillas provistas por el sistema biomédico y, por la otra, la medicación con 

hierbas, “más cercano al natural”. El machi entrevistado también manifestó su interés en 

trabajar en forma complementaria e integrada con los pacientes hospitalizados:  

… cuando en el hospital hay pacientes que necesitan tratamientos medicinales, se podría 

integrar a alguien que pudiera trabajar ahí, puede preparar remedios, tener una visión cómo 

analizar pacientes. Esa podría ser como una forma, o llevarle los pacientes a la casa que 

no están bien… (Juan, Huillinco, sanador tradicional). 

Dirigir el foco a que los pacientes puedan recibir una atención complementaria e 

integrativa posibilitaría una relación simétrica, de reconocimiento y de encuentro entre 

ambos sistemas de salud, lo que facilitaría la interculturalidad en esta área. 

Escaso impacto de la visión intercultural en la salud pública en Chiloé  

Un cuarto elemento a destacar es el escaso impacto que ha tenido la visión intercultural 

en la salud pública en Chiloé a pesar de que su promoción responde hoy en día a una 

orientación de política nacional. Las capacitaciones interculturales que se realizan de vez 

en cuando no logran encarnarse en las prácticas locales de atención. Una línea de 

interpretación sobre este asunto, y que ha sido referida por los entrevistados, dice relación 

con la percepción de que los médicos muestran poco interés en participar en estos 

encuentros, tal como lo señala una trabajadora del área: “muy pocas veces van médicos, 

muy pocas veces van directivos, que en el fondo son los que quizás tendrían que tomar 

algunas decisiones” (Karin, Castro, funcionaria, salud pública).  

Este punto es relevante puesto que se vincula con el sentido que los actores profesionales 

de la medicina logran otorgarle a estas convocatorias. Quizás lo más complejo es que la 

implementación de la interculturalidad en salud ha dependido, hasta ahora, de voluntades 

personales y no ha habido un respaldo institucional: 

… la vinculación se da en el territorio, yo creo, pero pasa mucho por cómo, por las voluntades 

también individuales y si existe o no un director que esté más dado a […] la única que es 

como que está obligada a hablar de interculturalidad acá soy yo y soy una persona. Para 

todo el servicio, para toda la red de hospitales y CESFAM. No es que tenga un equipo, no es 

que exista y eso mucho menos. Entonces como son ejes transversales y en el fondo a uno 

lo que le pasa usualmente es que ando pidiéndole casi como por favor a uno, a otro, para 

poder ir como incorporándose, o trabajando ciertas líneas (Karin, Castro, funcionaria, salud 

pública). 

Otro ejemplo lo vemos en el relato de una entrevistada relacionada con saberes sanadores. 

Ella cuenta que cuando en un hospital de Chiloé se comenzó a poner carteles de atención 

de salud tradicional, estos fueron sacados por personas con ascendencia indígena: 

“Cuando recién empezamos, incluso la gente que trabaja en servicios, incluso siendo 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

233 

personas que uno sabe que son de nuestro origen, que son indígenas y nos sacaban los 

carteles” (Cecilia, Castro, sanadora tradicional). Para ella, estos hechos se habrían 

producido por la discriminación hacia las personas pertenecientes a pueblos originarios 

desde dentro de la salud pública: “No, no lo valora porque ha sido tan discriminados 

también, con tanto ha crecido… con tanto menoscabo… a tanto atropello a sus derechos, y 

a veces prefieren estar bien con el otro” (Cecilia, Castro, sanadora tradicional). Las 

palabras ocupadas por la entrevistada son fuertes: menoscabo, atropello a sus derechos, 

significantes que no dejan de relacionarse, para nosotros, con una falta de reconocimiento 

hacia las personas indígenas, incluso si ese menosprecio proviene de la misma comunidad 

de trabajadores de la salud. 

Otra arista de la misma situación es apreciable en las dificultades para la asignación del 

cargo de referente de salud intercultural en los establecimientos de la red, a pesar de ser 

un requerimiento formal de la implementación de la política de salud intercultural: 

… lo que se ha solicitado usualmente a los establecimientos es que identifiquen un nombre 

o un referente de salud intercultural, y en general, los establecimientos, se habla mucho de 

los referentes, que es como quienes en el fondo, como a nivel institucional, van llevando las 

líneas, las orientaciones técnicas que se dan desde el MINSAL. Ya, entonces, eso se ha 

tratado de solicitar, se ha pedido, pero por ejemplo, no todos han respondido, porque en el 

fondo es agregar a una persona, una función más (Karin, Castro, funcionaria, salud pública). 

Es decir, se le asigna una función adicional a una persona del establecimiento, sin 

considerar la extensión de horas ni de honorarios, para que pueda realizar estas 

actividades. En concordancia con Bustos (2024), aquí también se estaría estableciendo una 

brecha entre las normas y políticas instituidas y la realidad de los establecimientos. Sin 

embargo, es importante señalar que estas formas de trabajar deberían ir cambiando 

porque se ha establecido la obligatoriedad del modelo de medicina intercultural, tal como 

lo señala Karin: 

Entonces, ahora, por mandato legal, en el fondo hay una obligatoriedad de los 

establecimientos en decir sí, yo tengo que tener un modelo de salud intercultural, que le 

pide ciertos elementos, como participación exclusiva de las comunidades indígenas para 

hacer este modelo, apoyo en lo religioso o espiritual (Castro, funcionaria salud pública). 

Esta medida, sin duda importante, quedó establecida en 2023, como lo señala la misma 

entrevistada: “salió publicado el 29 de diciembre del 2023. Entonces hay ciertos plazos que 

dentro de este año se deberían ir cumpliendo para los establecimientos” (Karin, Castro, 

funcionaria, salud pública) la implementación de un modelo de salud intercultural. Esto 

abre una importante oportunidad de trabajo en conjunto con la comunidad que permitiría 

avanzar en la implementación de la salud intercultural y en el avance de la justicia social 

por el reconocimiento de las formas ancestrales en los procesos de 

salud/enfermedad/atención. 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

234 

DISCUSIÓN 

Los hallazgos de esta investigación han permitido identificar, por un lado, un conjunto de 

aspectos que no favorecen la implementación de la interculturalidad en salud. 

En primer lugar, emerge un elemento anclado en importantes consideraciones históricas, 

el de la imposición del sistema biomédico y la progresiva invisibilización de la medicina 

tradicional. En consecuencia, los/las machis fueron perdiendo poder en las comunidades 

y dejaron de legar su conocimiento a su descendencia. Esta situación fue consecuencia de 

las reiteradas persecuciones que hubo a los curanderos en Chiloé y por la influencia de la 

Iglesia católica. Posteriormente con la anexión del archipiélago de Chiloé a la República de 

Chile en 1826 también se prohibieron las prácticas ancestrales. Con el tiempo, esta 

situación fue facilitada por el lugar preponderante que empezaron a ocupar en la población 

las políticas de salud, en concordancia con la mejoría de sus condiciones de vida.  

En definitiva, a la hora de la implementación de los programas de salud intercultural se 

presenta de esta manera una dificultad, ya que esta se ve influida por el grado de validación 

que se hace de los saberes indígenas, lo que, según Honneth (1992), sería más bien un 

problema de reconocimiento de la cultura ancestral. Este diagnóstico coincide con las 

investigaciones de Pérez et al. (2016) y Manríquez-Hizaut et al. (2018), que también aluden 

a la falta de reconocimiento y validación de los saberes indígenas.  

En segundo lugar, la centralización del orden metropolitano de las atenciones en salud 

también ha generado un impacto importante en términos de no favorecer la 

implementación de una perspectiva intercultural, ya que impide que haya acceso a la salud 

con pertinencia territorial. Como hemos apreciado, las prácticas médicas centralizadas no 

habilitan la posibilidad de un encuentro entre saberes, ya sea porque lo biomédico no se 

encamina hacia los territorios alejados de la ciudad, o porque la misma concentración 

metropolitana de las atenciones no considera elementos como las condiciones de acceso, 

transporte, meteorológicas o económicas y, por supuesto, los factores emocionales 

implicados en dejar el territorio de origen para ir a atenderse fuera del núcleo familiar y 

comunitario. Esta situación da cuenta, además, de una falta de reconocimiento de las 

condiciones de vida del otro que, de acuerdo con Honneth (1992), corresponde a una 

injusticia social dado que este no se sitúa en igualdad de condiciones ni es reconocido en 

sus particularidades. 

En tercer lugar, el escaso apoyo institucional en la isla de Chiloé también se ha erigido 

como un factor que no favorece la implementación de lo intercultural. Cualquier iniciativa 

llevada adelante en las instituciones de la salud pública ha sido en realidad impulsada por 

voluntades y motivaciones personales más que por directivas institucionales que 

respondan a políticas formalmente establecidas. En los hospitales, y en general en las 

redes de salud, ha primado una visión de gestión productivista y de rendimiento, a menudo 

con escasa conciencia histórica de los saberes tradicionales que, de alguna manera, han 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

235 

de portar los habitantes. Los datos permiten indicar que en esta mirada no hay espacio 

para indagar acerca de las percepciones del otro, su historia y su cultura. Por lo tanto, de 

momento todo esto impide el reconocimiento de una subjetividad histórica, así como una 

valoración de las representaciones colectivas de la comunidad a la cual se pertenece 

(Bonfil, 1988). 

A pesar de lo anterior, en las voces de los entrevistados se escuchó el deseo de una 

integración y complementariedad entre sistemas, es decir, el anhelo de un lazo productivo 

y respetuoso que vincule lo biomédico y lo tradicional. Ellos señalan que el sistema 

biomédico produce una serie de beneficios importantes para el mejoramiento de la calidad 

de vida, ya sea por la precisión de los diagnósticos o porque cierta tecnología genera 

mejores tratamientos. Es decir, los entrevistados creen en este sistema. Sin embargo, al 

mismo tiempo, valoran la medicina tradicional por lo que comporta como saber y práctica 

ancestral: aprecian ser escuchados y reconocidos en su palabra, así como los tratamientos 

con hierbas medicinales, porque son más naturales que los remedios químicos entregados 

en los establecimientos de salud.  

En este contexto se aprecia, por parte de nuestros entrevistados, una alta valoración de lo 

“natural”, lo que se podría interpretar como una reminiscencia de la dicotomía naturaleza 

y cultura que alude a las “prácticas mágico-curativas” realizadas por los chamanes o 

machis (Rojas, 2002). León (2016) ha señalado, respecto de las creencias de la población 

en Chiloé, que “bastante avanzado el siglo XIX, seguían manteniéndose antiguas creencias 

curativas que descansaban en el poder atribuido a la naturaleza y a la combinación de sus 

elementos” (p. 44). A decir verdad, entre quienes nos compartieron sus experiencias 

aparece un fuerte deseo de integración entre ambos sistemas, tanto entre los pacientes 

entrevistados como en los sanadores y médicos: en todos los casos se señaló que la 

complementariedad e integración de saberes beneficiaría a los pacientes.   

Finalmente, podemos mencionar que desde 2023 existe la obligatoriedad de la 

implementación en la red de salud de un modelo de salud con pertinencia cultural, lo cual 

representa la oportunidad de trabajar con la comunidad en su construcción. Cabe señalar 

que hay plazos que se deben cumplir y que los establecimientos de salud deben llevar a 

cabo su estructuración de acuerdo con lo señalado por el Ministerio de Salud (MINSAL) y 

el Decreto Nº 21, que establece el derecho de las personas pertenecientes a pueblos 

indígenas a recibir una atención de salud con pertinencia cultural. Será importante dar a 

conocer esta información a las comunidades y capacitarlas para que se puedan organizar 

y participar activamente en este sentido, sin perder de vista que el modelo que se 

implemente debe ser pertinente con el territorio.   

Ahora bien, como mencionamos, tanto los elementos que favorecen como los que 

obstaculizan la implementación de un sistema intercultural de salud se pueden inscribir 

en la perspectiva de Axel Honneth (1992) respecto del reconocimiento. Si el sistema 

tradicional de prácticas y saberes ancestrales se ha visto debilitado con el tiempo, casi al 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

236 

punto de su desaparición, y si, a la par, el sistema biomédico ha alcanzado una posición de 

hegemonía en la jerarquía de saberes en salud, ello ha sido posible gracias a una larga 

historia de persecución e invisibilización de la cultura indígena, sus valores y creencias, y 

no solamente porque el sistema biomédico ofrezca mejores tratamientos. De manera 

coincidente, las investigaciones de Pérez et al. (2016) y Manríquez-Hizaut et al. (2018) 

aluden a esta falta de validación de los saberes indígenas. Vale decir que aquello contra lo 

cual hay que trabajar en la base es la perpetuación sociohistórica de las desigualdades e 

injusticias que subordinan toda una cultura, incluyendo sus creencias y sus valores acerca 

de qué es enfermedad y salud.  

Como ha indicado Bustos (2024), el trabajo de reconocimiento de los saberes ancestrales 

en un horizonte de interculturalidad debe poder enfatizar la implicación de los 

profesionales de las instituciones de salud y articularlos en torno a procesos de 

capacitación de normativas y políticas vigentes. Pero también debe poder realizarse con 

participación de las comunidades, dado que muchos funcionarios que trabajan en los 

centros de salud tienen ascendencia indígena y, por conflictos con el reconocimiento de 

sus orígenes, no ponen en valor las prácticas de salud ancestrales.  

A partir de esta observación sería importante indagar en próximas investigaciones en la 

cultura de las instituciones de salud de Chiloé considerando la insularidad de este 

territorio, sus creencias colectivas, valores y características demográficas, así como la 

particularidad de la historia de su anexión a la República de Chile, entre otras. A partir de 

estas aseveraciones cabe preguntarse sobre cuáles implicancias tendrán en la cultura de 

las instituciones de salud las características particulares de Chiloé.  

  

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

237 

REFERENCIAS  

Ahmed, S.  (2025). Sample size for saturation in qualitative research: Debates, definitions, 

and strategies. Journal of Medicine, Surgery, and Public Health, 5, 100171. 

https://doi.org/10.1016/j.glmedi.2024.100171  

Boccara, Guillaume Bruno. (2007). Etnogubernamentalidad: la formación del campo de la 

salud intercultural en Chile. Chungará (Arica), 39(2), 185-

207.  https://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562007000200003  

Bolados, P. (2012). Neoliberalidad multicultural en el Chile postdictadura: La política 

indígena en salud y sus efectos en comunidades mapuches y atacameñas. Chungara, 

Revista de Antropología Chilena, 44(1), 135-144. https://dx.doi.org/10.4067/S0717-

73562012000100010  

Bonfil, G. (1988). La teoría del control cultural en el estudio de procesos étnicos.  Anuario 

Antropológico, 86, 13-53. https://www.redalyc.org/pdf/316/31641209.pdf  

Bustos, B. (2024). Aportes desde la etnografía del Estado al análisis crítico antropológico 

de la política de salud y pueblos indígenas en Chile. Antropologías del Sur, 11(21), 195-

219. https://dx.doi.org/10.25074/rantros.v11i21.2661 

Campos R. (2009). Una visión general sobre la salud intercultural en pueblos originarios. 

En Citarella y Zangari (Eds.), Yachay Tinkuy: Salud e interculturalidad en Bolivia y América 

Latina. (pp. 31- 39) Estado Plurinacional de Bolivia, PROHISABA, Gente Común.  

Canales, M. (2014). Escucha de la escucha: Análisis e interpretación en la investigación 

cualitativa. LOM. 

Citarella, L. y Zangari, A. (Eds.) (2009). Yachay Tinkuy: Salud e interculturalidad en Bolivia y 

América Latina. Estado Plurinacional de Bolivia, PROHISABA, Gente Común.  

Díaz, A., Pérez, M. V., González, C. y Simon, J. W. (2004). Conceptos de enfermedad y 

sanación en la cosmovisión mapuche e impacto de la cultura occidental. Ciencia y 

enfermería, 10(1), 9-16. https://dx.doi.org/10.4067/S0717-95532004000100002 

DIPRES (2020). Programa Especial de Salud y Pueblos Indígenas (PESPI). Dirección de 

Presupuesto, Subsecretaría de Redes Asistenciales. Ministerio de Salud.  

DIPRES (2024). Programa Especial de Salud y Pueblos Indígenas (PESPI). Dirección de 

Presupuesto, Subsecretaría de Redes Asistenciales. Ministerio de Salud.  

Echeverría, B. (2011 [2005]). Un concepto de modernidad. En Crítica de la modernidad 

capitalista (pp. 117-132). Vicepresidencia del Estado, Presidencia de la Asamblea Legislativa 

Plurinacional de Bolivia, OXFAM.  

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index
https://doi.org/10.1016/j.glmedi.2024.100171
https://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562007000200003
https://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562012000100010
https://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562012000100010
https://www.redalyc.org/pdf/316/31641209.pdf
https://dx.doi.org/10.25074/rantros.v11i21.2661
https://dx.doi.org/10.4067/S0717-95532004000100002


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

238 

Espinoza, C., Contreras, P. y Campos, L. (2021). Ciclo de conversaciones antropologías del 

sur: Ana María Oyarce Pisani. Antropologías del Sur, 8(15), 269-287. 

http://dx.doi.org/10.25074/rantros.v8i16.2198  

Espiter Villa, V. M. (2021). La teoría del reconocimiento de Axel Honneth: Un bosquejo moral 

de las formas de menosprecio social. Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, 42(125). 

https://doi.org/10.15332/25005375.xxx  

Flick, U. (2007). Introducción a la investigación cualitativa. Motara. 

Honneth, A. (1992). Integridad y desprecio: Motivos básicos de una concepción de la moral 

desde la teoría del reconocimiento. Isegoría, 5, 78-92. 

https://doi.org/10.3989/isegoria.1992.i5.339  

Le-Bert, J. M.,Winchester, L. y Caro, J. C. (2004). Informe final de evaluación: Programa 

Orígenes.  Ministerio de Planificación y Cooperación. 

https://www.dipres.gob.cl/597/articles-139541_informe_final.pdf  

Leighton, A. (Ed.) (2010). Síndromes culturales en el archipiélago de Chiloé: Sobreparto, 

mal, susto y corriente de aire. Unidad de Salud Colectiva, Servicio de Salud de Chiloé.  

León, M. A. (2016). Medicina y resistencias culturales en la provincia de Chiloé, 1826-1930. 

Magallania, 44(1), 41-55.  https://dx.doi.org/10.4067/S0718-22442016000100003  

Menéndez, E. L. (30 de abril - 7 de mayo de 1989). Modelo médico hegemónico y atención 

primaria. [Ponencia] Segundas Jornadas de Atención Primaria de la Salud: Organizadas por 

la Asociación de Médicos Residentes del Hospital de Niños Ricardo Gutiérrez y la Comisión 

Argentina de Residentes del Equipo de Salud, Buenos Aires, Argentina.  

https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/electivas/

816_rol_psicologo/material/unidad2/obligatoria/modelo_medico.pdf  

Menéndez, L. (2006). Interculturalidad, “diferencias” y antropología “at home”: Algunas 

cuestiones metodológicas. En G. Fernández Juárez (Coord.), Salud e interculturalidad en 

América Latina: Antropología de la salud y crítica intercultural (pp. 51-66). Universidad de 

Castilla-La Mancha. 

Manríquez-Hizaut, M. N., Lagos-Fernández, C., Rebolledo-Sanhuesa, J. y Figueroa-

Huencho, V. (2018). Salud intercultural en Chile: Desarrollo histórico y desafíos actuales. 

Salud Pública, 20(6), 759-763. https://www.scielosp.org/pdf/rsap/2018.v20n6/759-763/es. 

Oyarce, A. (2018a). Una introducción a la antropología de la salud: Modelo y sistemas 

médicos en América Latina: Luca Citarella. Universidad de Chile.  

Oyarce, A. (2018b). La perspectiva intercultural crítica en salud. Universidad de Chile. 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index
http://dx.doi.org/10.25074/rantros.v8i16.2198
https://doi.org/10.15332/25005375.xxx
https://doi.org/10.3989/isegoria.1992.i5.339
https://www.dipres.gob.cl/597/articles-139541_informe_final.pdf
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-22442016000100003
https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/electivas/816_rol_psicologo/material/unidad2/obligatoria/modelo_medico.pdf
https://www.psi.uba.ar/academica/carrerasdegrado/psicologia/sitios_catedras/electivas/816_rol_psicologo/material/unidad2/obligatoria/modelo_medico.pdf
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=12402
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=12402
https://www.scielosp.org/pdf/rsap/2018.v20n6/759-763/es


REVISTA CASTALIA 45 | SEGUNDO SEMESTRE 2025 | pp. 219-239 
ISSN: 0719-8051. https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index  
 

 
 

 

 INTERCULTURALIDAD EN SALUD: ENCUENTROS Y TENSIONES ENTRE EL SISTEMA BIOMÉDICO Y EL SISTEMA 
TRADICIONAL EN CHILOÉ  
SILVIA GARABITO VALDÉS 

239 

Pérez, C., Nazar, G. y Cova, F. (2016). Facilitadores y obstaculizadores de la implementación 

de la política de salud intercultural en Chile. Revista Panamericana de Salud Pública, 39(2), 

122-127. https://www.scielosp.org/article/rpsp/2016.v39n2/122-127/  

Poblete, M. y Goldstein, E. (2019). Políticas de salud intercultural en Chile: Desde el PROMAP 

(1992) hasta la normativa vigente en la actualidad. Biblioteca del Congreso Nacional de 

Chile. 

https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=repositorio/10221/27514/1/BCN_Poblete___

Politicas_de_Salud_Intercultural_en_Chile_final.pdf  

Revuelta, B. y Hernández-Arencibia, R. (2019). La teoría de Axel Honneth sobre justicia 

social, reconocimiento y experiencias del sujeto en las sociedades contemporáneas. Cinta 

de Moebio, 66, 333-346. https://doi.org/10.4067/S0717-554X2019000300333.  

Rojas Flores, G. (2002). Reyes sobre la tierra: Brujería y chamanismo en una cultura insular: 

Chiloé entre los siglos XVIII y XX. Biblioteca Americana. 

Trivero A. (2004). 1712: La Gran Rebelión de los Mapuche de Chiloé. Ñuke Mapuförlaget  

Urbina, M. (2009). Desertores. Okeldan. 

 

https://revistas.academia.cl/index.php/castalia/index
https://www.scielosp.org/article/rpsp/2016.v39n2/122-127/
https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=repositorio/10221/27514/1/BCN_Poblete___Politicas_de_Salud_Intercultural_en_Chile_final.pdf
https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=repositorio/10221/27514/1/BCN_Poblete___Politicas_de_Salud_Intercultural_en_Chile_final.pdf
https://doi.org/10.4067/S0717-554X2019000300333

